dad

=
=
=
O
Q
=
L
=

r

teolog

N®>29-30

REVISTA DE ESTUDIOS TEOLOGICOS Y PASTORALES

teologia en
comunidad

Comunidad Teologica Evangélica de Chile (CTE)
Facultad Evangélica Latinoamericana de Teologia

Daniel Godoy F.
Presentacion

Jaime Alarcon Vejar

La interpelacion politica del sufrimiento. Un cuestionamiento
filosofico y teoldgico de la Teodicea desde la perspectiva de la
Teologia Biblica

Elizabeth Salazar Sanzana
Cinco panes y dos peces: Aportes teologicos para la pastoral
desde la ninez

Miguel Angel Ulloa Moscoso
¢Es la Biblia un instrumento de dominacion o de liberacion?
Reflexiones para una hermenéutica liberadora

Lorena Jeldres Mendoza - Juan E. Trujillo Mulato
Vinculos entre los relatos de la creacion del Génesis con el
prologo, pasion y resurreccion del Evangelio de san Juan

Eduardo Javier Luco Gamboa
La liturgia como criterio del canon neotestamentario

Patrick Bornhardt Daube - Juan Esteban Escobar
Dialogo luterano-pentecostal y su recepcion en Chile

Milton Schwantes

Palabras junto a la fuente. Lindas palabras en lugares
escondidos-anotaciones sobre Génesis 16, 1-16

N%-29-30




teologia en
comunidad

Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales

Comunidad Teol6gica Evangélica de Chile
Facultad Evangélica Latinoamericana de Teologia
Ao 20, N*. 29-30, I y II semestre de 2024
Iy IT semestre de 2025
ISSN 3087-2383 Publicacién digital anual
© REGISTRO DE PROPIEDAD INTELECTUAL 191584

Director
Daniel Godoy Ferndndez

Representante Legal
Neftali Aravena Bravo

Comité Cientifico

Dr. Hans de Witt, Universidad Libre de Amsterdam, Holanda

Dr. Karl Appl, Basel Mission, Basilea, Suiza

Dra. Magali Cunha, Instituto de Estudos da Religido (ISER), Brasil
Dra. Carmen Sanchez de Le6n, Comunidad Teoldgica de México

Dra. Violeta Rocha, Universidad Iberoamericana, México.

Dr. Néstor Miguez, FAEI, Argentina

Dr. Nicolas Panotto, Flacso, U. Arturo Prat, Chile

Dr. Javier Ortega, Seminario Alianza Cristiana y Misionera, Santiago

Dr. Martin Hofmann, Universidad Biblica Latinoamericana, San José, Costa
Rica

Dr. Juan Septlveda, Pontificia Universidad Catélica de Valparaiso, Chile
Dr. Pablo Barrera, Universidad Federal de Juiz de Fora, Brasil

Dr. Dan Ortega, Comunidad Teoldgica de México, ciudad de México.
Dra. Gloria Rojas, Facultad Evangélica de Teologia, Santiago, Chile

Dr. Luis Orellana U, Universidad Arturo Prat, Chile

Directorio

Presidente, Obispo Neftali Aravena B.
Vicepresidente, Rvda. Izani Bruch
Secretario, Rvdo. Hugo Niiiez O.
Tesorero, Rvdo. Ricardo Sepulveda F.

Rector

Profesor, Dr. Daniel Godoy F.
Decanos

Profesora, Mg. Cecilia Castillo N.
Profesor, Lic. Carlos Caamano E.
Contador

Juan José Espina



Disefio y Diagramacion
Jeannette Tapia T.
Revision y correccion
Ximena Romdn P.

Contactos:

Redaccion y Administracion

Domeyko 1938, 3er piso, Santiago
ctesantiago@ctedechile.cl
www.ctedechile.cl
https://www.facebook.com/FelatCTE/
Wactedechile

® ctedechile/

Casa Central,

Domeyko 1938, 3er piso, Santiago
Teléfono: +56-9-91877514
ctesantiago@ctedechile.cl


http://www.ctedechile.cl/
http://www.instagram.com/ctedechile/




Indice

Daniel Godoy
Presentacion

Pag. 7

Jaime Alarcon Vejar

La interpelacion politica del sufrimiento. Un cuestionamiento

filosofico y teoldgico de la Teodicea desde la perspectiva
de la Teologia Biblica

Pag. 11

Elizabeth Salazar Sanzana
Cinco panes y dos peces: Aportes teologicos para la
pastoral desde la nifez

Pig. 45

Miguel A. Ulloa Moscoso
;Es la Biblia un instrumento de dominacion o de
liberacion? Reflexiones para una hermenéutica liberadora

Pag. 67

Lorena Jeldres Mendoza — Juan Esteban Trujillo M.
Vinculos entre los relatos de la creacion del Génesis con el
prologo, pasion y resurreccion del Evangelio de san Juan

Pag. 85

Eduardo Javier Luco Gamboa
La liturgia como criterio del canon neotestamentario

P4g. 103

Patrick Bornhardt Daube - Juan Esteban Escobar
Diélogo luterano-pentecostal y su recepcion en Chile

P4g. 119

Milton Schwantes
Palabras junto a la fuente. Lindas palabras en lugares
escondidos-Anotaciones sobre Génesis 16, 1-16

Pag. 141







Mas de medio siglo al servicio del pueblo evangélico en Chile

Presentacion

Milton Schwantes, de quien reproducimos un articulo publicado en la
revista Ribla: “Palabras junto a la fuente. Lindas palabras en lugares
escondidos. Anotaciones sobre Génesis 16,1-6” (2001), inicia su trabajo
con la siguiente introduccion: “Alrededor de la fuente se tejen historias,
caminos de libertad. En medio de las tareas cotidianas de asegurar el agua
se desdoblan historias como las de Agar. Génesis 16 narra un camino de
resistencia y de esperanza de una esclava. Ilumina nuestras vidas para que
en las luchas y en los deseos de cada dia nazcan nuevos espacios”. El texto
tiene mas de veinte afios y al leerlo, nos damos cuenta que tiene vigencia
y relevancia contextual. Habla de varios temas sobresalientes que, en
nuestra realidad, siguen siendo significativos e importantes. Habla de la
fuente (pozo), de los caminos, de la resistencia, de la esperanza, de la mujer
esclava y de la esclavitud. Habla del amor y sus expresiones en medio del
dolor y sufrimiento.

Al re-leer este texto no podemos dejar de relacionar estos aspectos
sobresalientes con la realidad que vivimos y que vemos como se va
deteriorando, pero, desde la fe, nos preguntamos cémo seguir y
potenciarlo y devolver, en parte, el agua, (elemento vital para la
subsistencia de la humanidad y toda la creacion), el libre transito
(construir puentes y derribar barreras), no sucumbir a los modelos
sociales (excluyen y explotan al ser humano y dafian la creacién),
esperanzar (no renunciar a la esperanza viva, no ceder), ver y acoger a los
nifios (mutilados, desplazados, dejados de lado y con pocas alternativas de
vida y futuro), aproximarnos y socorrer a la mujer que es madre, esclava
y hoy, en muchos lugares, es también el rostro visible de las migraciones,
de la pobreza, de la violencia; ella (colectiva y socialmente), es parte de los
preferidos del Reino y a quien apunta la predicacion de Jesus.

En esta linea y abordaje de los temas esenciales a la teologia, los articulos
que se incluyen ofrecen pistas, lineas de interpretacion y actualizacion de

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 7



Mas de medio siglo al servicio del pueblo evangélico en Chile

la Palabra, del Evangelio, para nuestros dias y conllevan desafios
implicitos. Es decir, buscan dialogar con el lector interesado/a y avido/a
de nuevas perspectivas y nuevos desafios. Es asi como Jaime Alarcén, en
su texto: “La interpretacion politica del sufrimiento. Un cuestionamiento
filosofico y teoldgico de la teodicea desde la perspectiva de la teologia
biblica”, se propone, reflexionar y encarnar la Palabra, donde ofrece un
trabajo sobre el mal, el cual la Biblia lo constata en medio de la vida del ser
humano. Afirma el autor: “esto permite asumir el mal como una realidad
interiorizada en el ser humano, surgiendo la posibilidad teolégica de
contener ese mal interior, caracteristica y contenido del mensaje salvifico
cristiano”.

El trabajo de Elizabeth Salazar, toma como titulo la hermosa figura del
nifio con los “Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos para la pastoral
desde la nifiez”, vuelve a poner un tema que cada vez adquiere mayor
relevancia en la reflexion biblica y en el acompaiamiento pastoral en
nuestras congregaciones, pero también en los ambitos educacionales y en
el proyecto pais. Es la niflez, el tema que desarrolla y en el cual propone:
“...desde las meditaciones, vivencias y en escucha activa, indagar
reflexiones teoldgicas que nos ayuden e iluminen nuestro caminar como
iglesia. Queremos recoger los pensamientos que surgen desde la niflez y
que, debido al adulto-centrismo que nos rige y modela, hemos
despreciado y perdido en el camino. Aspiramos a superar este paradigma
y abrirnos a la comprensién infantil de Dios, de la fe y de la salvacion. Este
cambio o giro implica reconocer y valorar a la nifiez como sujetos plenos,
con voz propia, capaces de contribuir al ambito espiritual y comunitario”.
Miguel Ulloa, en su trabajo: “Reflexiones para una hermenéutica
liberadora: ;es la Biblia un instrumento de dominacién o de liberacién?”
que forma parte de sus tesis de magister, ofrece un analisis de la Biblia, en
diversos contextos, partiendo de la afirmacion: “la época de la Reforma, la
interpretacion de la Biblia dentro de la tradiciéon evangélica ha resultado
controversial. Esto se debe tanto a las diferentes corrientes teoldgicas que
surgieron del movimiento inicial, como a la promocién del sacerdocio
universal de los creyentes y la libre interpretacion de las Escrituras. Este
origen ha generado, dentro de las diversas tradiciones evangélicas, una

8 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales



Mas de medio siglo al servicio del pueblo evangélico en Chile

amplia gama de métodos hermenéuticos y corrientes de interpretacion
biblica”.

A continuacién, incluimos el trabajo de cinco licenciados en Teologia,
Estudios Biblicos y Didlogo Ecuménico. El primero de ellos es de autoria
de Lorena Jeldres y Juan Trujillo, titulado: “Vinculos entre los relatos de
la creacion del Génesis con el prologo, pasion y resurreccion del evangelio
de Juan”; donde afirman: “Este texto busca enriquecer los estudios sobre
el Evangelio de Juan, enfatizando la conexion que pueden tener algunas
narrativas del Cuarto Evangelio con los relatos de creacion en el Génesis,
particularmente en los capitulos 1 y 2. Ademas, se propone abordar el
tema desde la perspectiva de la academia hispanohablante para descubrir
elementos presentes en el texto biblico que contribuyan a una
comprension mas amplia de la dimension cristologica de la comunidad
Jodnica”.

Sigue el trabajo de Eduardo Luco Gamboa, sobre la liturgia y cémo esta
influy6 en la formacién del canon del Nuevo Testamento. “El articulo
explora cémo la liturgia influyé en la formacién del canon del Nuevo
Testamento. Argumentando que, aunque el canon no se cerrd
formalmente hasta los siglos IV y V, muchos de los textos que lo
conforman ya eran utilizados en la liturgia de las primeras comunidades
cristianas. Estos textos, denominados homologoumena o protocanon,
eran aquellos cuya autoridad no fue cuestionada, como los cuatro
evangelios, Hechos de los Apdstoles y las cartas paulinas”.

Concluye el numero de articulos con el trabajo: “Didlogo luterano-
pentecostal y su recepcion en Chile, de Patrick Bornhardt Daube y Juan
Esteban Escobar. “Este articulo sobre el didlogo luterano—pentecostal y su
recepcion en Chile resume la tesina de ese nombre entregada en 2023,
motivada por el didlogo que se lleva a cabo entre la Federaciéon Luterana
Mundial (FLM) y la Fraternidad Pentecostal Mundial (FPM). El didlogo
ha tenido un enfoque practico y espiritual, presentando cada participante
su historia y respondiendo a la pregunta: ;como me encuentro con Cristo?
Considerando la historia de ambas partes en Chile, se comparan ambas
tradiciones y se analizan las condiciones para una recepciéon de este
dialogo en Chile. Al final se propone la formacion de un equipo de didlogo
para iniciar una primera etapa de descubrimiento”.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 9



Mas de medio siglo al servicio del pueblo evangélico en Chile

Este conjunto de trabajos da forma a un nuevo niimero de Teologia en
Comunidad. Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales. Cada uno es un
valioso aporte a la reflexién y formacion teoldgica en la medida que
ofrecen elementos para enriquecer y dinamizar el desafiante mundo de la
teologia y, por ende, los desafios del ser cristiano/a en el siglo 21 y desde
alli ofrecer elementos de analisis e interpretacién para hacer visible el
reinado de Dios y su justicia en un mundo dividido, fraccionado y con
altos indices de desconfianza, violencia y antivalores.

Profesor, Dr.

Daniel Godoy F.
Director

Tiempo Comun 2025

10 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



LA INTERPELACION POLITICA DEL SUFRIMIENTO:
Un cuestionamiento filoséfico y teoldgico de la Teodicea desde la
perspectiva de la Teologia Biblica

Jaime Alarcon Vejar!

Resumen

La Biblia no explica el origen del mal, sélo constata su existencia en medio
de la vida del ser humano. El mal es asumido filos6ficamente como una
consecuencia de la libertad del ser humano, vida asumida en medio de una
creaciéon en proceso de perfeccién, camino que permite el surgimiento
tanto del bien como del mal.

La teologia biblica de P. Ricoeur, a través de una relectura del mito adamico,
constata la existencia del mal como una realidad heterénoma, que irrumpe
y complica la vida del ser humano. Esto permite asumir el mal como una
realidad interiorizada en el ser humano, surgiendo la posibilidad teoldgica
de contener ese mal interior, caracteristica y contenido del mensaje
salvifico cristiano.

El mal moral irrumpe socialmente, a través de sistema valdricos morales,
los que muchas veces son afectados por ideologias perversas que desde su
exterioridad inciden y mueven la voluntad de los individuos a través de la
interioridad del mal, impulsandoles a cometer asesinatos excusados tras la
cortina valdrica de la defensa del estatus quo, el orden y los valores
establecidos.

! Magister en Teologia Biblica por la Escola Superior de Teologia, de San Leopoldo/EST; Licenciado
en Estudios Teoldgicos, Biblicos y Didlogo Ecuménico por la Pontificia Universidad Catélica de
Valparaiso; Licenciado en Teologia por la Comunidad Teoldgica Evangélica de Chile donde también
es profesor de Sagradas Escrituras; pastor metodista.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 11



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Palabras Claves: teodicea, sufrimiento, mal moral, mal interiorizado,
banalidad del mal.

Abstrac

The Bible does not explain the origin of evil; it only confirms its existence
within human life. Evil is philosophically understood as a consequence of
human freedom, a life embraced within a creation in the process of
perfection, a path that allows for the emergence of both good and evil.

P. Ricoeur's biblical theology, through a rereading of the Adamic myth,
confirms the existence of evil as a heteronomous reality that disrupts and
complicates human life. This allows us to accept evil as a reality internalized
within human beings, giving rise to the theological possibility of containing
this inner evil, a characteristic and content of the Christian salvific message.
Moral evil erupts socially through moral value systems, which are often
affected by perverse ideologies that, from their exteriority, influence and
move the will of individuals through the interiority of evil, driving them to
commit murders excused behind the value-based curtain of defending the
status quo, order, and established values.

Keywords: theodicy, suffering, moral evil, internalized evil, banality of evil.

Introduccion

El mal como realidad existente en la creaciéon es un misterio. La Biblia,
dentro de su perspectiva religiosa monoteista, no nos dice por qué existe el
mal, sélo lo constata como una realidad heterénoma (que viene desde
afuera) que afecta la vida del ser humano. La llamada “teodicea” es una
rama de estudios de la teologia natural o filosofia de la religién que estudia
el origen y las causas del mal y del sufrimiento, es decir pretende
proporcionar una explicacidn racional al hecho del por qué Dios permite la
existencia del mal y del sufrimiento en el mundo.

Etimolégicamente el concepto “teodicea” es una palabra griega compuesta
por dos términos: 0edg (Dios) + Sikn (justicia); pretendiendo indicar la

12 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoléogicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

justicia de Dios en el mundo. Como rama de la teologia natural se propone
comprender y describir el problema del mal y del sufrimiento en el mundo.

El mal conocido como sufrimiento por el ser humano es una realidad que
ha acompafiado la vida y desarrollo del ser humano en su historia. Hoy,
como humanidad, vivimos en medio de la época de la modernidad tardia
(postmoderna) que solamente desea vivir en medio de un Hedonismo
(busqueda del placer), sistema de vida al que le aterra el dolor como
realidad y el sufrimiento como experiencia; ya que nos hace recordar que
somos seres finitos y mortales. Y en esta sociedad se hace todo lo posible, a
través del empleo de la ciencia y tecnologia, por disminuir e incluso
suprimir el dolor, a través del empleo de drogas y anestésicos. Todo aquello
que nos recuerde y nos confronte con el sufrimiento se le disfraza, sublima
y transforma en algo agradable a los ojos. Este es el caso de los clasicos
cementerios con sus cruces y mausoleos, que hoy estan desapareciendo
para darle paso a los “Parques Cementerios”. Los tradicionales hospitales
con sus salas comunitarias para los enfermos, hoy se han transformado en
lujosas clinicas con atencién individualizada para los enfermos, semejantes
a “Hoteles de cinco estrellas”. En el ambito farmacéutico cada dia se
descubren nuevas drogas para ayudar a soportar el dolor a los enfermos en
sus diversas enfermedades y padecimientos. Tampoco la religién escapa a
esta sublimacion del sufrimiento, los que vivimos en Santiago hemos visto
en pleno centro de la Capital a una comunidad pseudo-evangélica que tiene
un enorme letrero en donde anuncia y promete: “Pare de Sufrir”,
negociando con la fe de miles de personas angustiadas que buscan
desesperadamente alivio para sus sufrimientos.

Sin embargo, el mal expresado a través del sufrimiento es parte de la
existencia humana, se hace presente en cada momento de nuestra
existencia. Podemos decir, que nos movemos en una tension angustiante
entre lo que realmente somos y lo que deseariamos ser, entre lo finito e
infinito, entre lo bueno y lo malo, entre el placer y el sufrimiento, entre la
vida y la muerte. Sin embargo, la experiencia del sufrimiento es parte
constitutiva de la vida del ser humano. El mal es una realidad que todos
deseamos evitar, pero no podemos hacerlo por nuestras propias fuerzas y
voluntad humana. Es cierto que Dios es nuestro médico del alma por

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 13


https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_natural
https://es.wikipedia.org/wiki/Problema_del_mal

La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

excelencia, pero, no por ello, caeremos en el error de pensar y creer que,
por el hecho de ser cristianos/as dejaremos de sufrir, como lo afirman
algunos grupos seudo-cristianos. El sufrimiento es parte de la vida del ser
humano y tenemos que aprender a convivir con ¢l y buscarle, a través de la
fe un sentido liberador para el que sufre.

Segun la filosofia, basicamente el ser humano padece, principalmente, dos

formas de sufrimientos: un “mal fisico” experimentado a través del
sufrimiento individual proveniente de las enfermedades del cuerpo y de las
catastrofes naturales, y frente a este tipo de sufrimiento nadie puede
escapar, ricos y pobres se enferman y sufren. El segundo tipo es
denominado “mal moral” el que es infligido por un ser humano sobre otro
ser sintiente. En general, este mal se hace colectivo y se experimenta a través
del sufrimiento causado por multiples factores, entre ellos la pobreza.
Especialmente en las naciones llamadas del “tercer mundo”, el sufrimiento
generado por la carencia de recursos economicos agrava e intensifica la
experiencia del sufrimiento de millones de seres humanos.

Al fin de la época moderna y el nacimiento de la época del
transhumanismo, surgen seducciones politicas, especialmente en épocas de
elecciones, en donde el fervor de los populismos politicos realiza ofertas
politicas a la carta, ofertas que no son posibles de concretar en proyectos,
por su total desconexion con la realidad; lo que genera una decepcion sobre
miles o millones de personas. Esto, sumado al surgimiento de la
necropolitica la que, bajo el supuesto de modernizar y hacer eficiente al
Estado, reduce costos o elimina ministerios, despide funcionarios publicos
y reduce o elimina proyectos sociales, generando un sufrimiento
innecesario sobre millones de personas.

Vamos a analizar la teodicea desde su perspectiva filosofica y desde la
teologia biblica, procurando responder la siguiente hipdtesis de trabajo: “no
podemos evitar hacer el mal que proviene desde fuera, pero si podemos
contener el mal que existe dentro de nosotros (interiorizado), a través del
asumir la libertad como una libertad dada al ser humano, solo para amar y
servir’. En esta perspectiva propone la teologia cristiana la salvacion de la
humanidad.

14 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

En el presente ensayo analizaremos y a cuestionaremos cuatro aspectos
relacionados con la comprension de la teodicea, a saber: en primer lugar, se
describirdn las propuestas filoséficas y teoldgicas, especialmente desde la
perspectiva de la existencia del mal moral, relacionadas con la comprensién
de la teodicea. En segundo lugar, se analizara la propuesta filoséfica sobre
el mal moral y el desafio de asumir la existencia del mal en un mundo en
proceso de perfeccion. En tercer lugar, describiremos la propuesta de la
teologia biblica de Paul Ricoeur, quién releyendo los textos de Génesis 3,1-
24, propone una interpretacion hermenéutica de los simbolos que aqui se
mencionan concluyendo que la tradicién yahvista habla de la realidad del
mal como una fuerza seductora que proviene desde fuera, externa al ser
humano. Y finalmente, como una forma de precisar este lenguaje del mal
en aspectos practicos de la vida del ser humano, se describira la propuesta
de la “banalidad del mal” en Hannah Arendt y el mal exteriorizado en los
sistemas ideoldgicos y politicos.

1. El analisis filosofico y teologico de la Teodicea

Tanto la filosofia como la teologia han dedicado muchos esfuerzos por
comprender racionalmente la existencia del mal en el mundo. Mientras que
la filosofia se ocupa por comprender racionalmente las causas que originan
el mal en el mundo, la teologia se ocupa por comprender el por qué el ser
humano se inclina hacia el mal. Sergio Moya describe esta involucracion
por la comprension del mal, de la siguiente manera:

“El tema del mal es sin duda uno de los problemas mas afiejos de la
filosofia ;Cudl es su origen? ;Cudl es su naturaleza ;Cual es la
dimensiéon real de su vinculaciéon con el ser humano? En el
cristianismo como en otras religiones monoteistas, se supone que
Dios es omnipotente, omnisciente y perfectamente bueno, y aun asi
hay mal en el mundo. Uno de los argumentos del ateismo mas
recurrentes establece que si un ser omnipotente podria prevenir el
mal —si quisiera- un ser omnisciente sabria como hacerlo, y un ser
perfectamente bueno siempre decidiria hacerlo; estas serian pruebas
de que Dios no existe. Este es apenas un ejemplo de las intensas

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 15



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

discusiones que el mal ha suscitado entre filésofos y tedlogos, desde
hace cientos de afos”, (Moya 2006, 23-24).

El imaginario sobre Dios, articulado por la filosofia materialista, asume a
un Dios perfecto que crea a un mundo perfecto, el cual deberia reflejar esa
perfeccion de su creador a través de la armonia y justicia. Luego, cuando
esta reflexion baja del mundo de los ideales a la realidad no calza con ella,
culpandose a Dios por la ausencia del bien y de la justicia, sin sospechar que
esa imagen de Dios es nuestra propia proyeccion humana de nuestros
anhelos perfeccionistas de los cuales carecemos. En esta misma perspectiva,
me hace mucho sentido las propuestas de un universo geométricamente
balanceado y perfecto propuesto por el fisico Galileo Galilei en el siglo
XVII. Este universo de Galileo, funcionando dentro de la 16gica geométrica
es perfecto, pero comparado con la realidad no encaja esa perfeccion,
quedando en evidencia muchas “imperfecciones de la realidad”. La
extrapolacion de los criterios y metodologias provenientes del estudio de
las ciencias naturales no sirven para explicar la realidad de las ciencias
humanas, las que reclaman el empleo de metodologias diferentes. Es aqui
en este desencuentro entre lo ideal y la realidad en donde se genera el
ateismo, asi como lo afirma Medina:

“A saber, el ateismo bien entendido es estrictamente materialista.
Espiritu, consciencia, moralidad, etc. son conceptos mds bien
culturales o convencionales con fines de supervivencia, no son
realidades existentes, ya que todo lo que existe es solo la materia. Pues
bien, ;cémo es que, desde esa perspectiva, se puede afirmar que algo
estd «bien» o «mal» moralmente hablando? ;Cual es el estandar aqui
para hacer tales juicios éticos? Solo en un universo en el que existen
absolutos, tiene sentido hablar del bien y el mal como valores
universales. Pero en la cosmovision atea las acciones que cometemos
no son mas que resultados bioldgicos de nuestra naturaleza. Asi, por
ejemplo, el filésofo ateo Michael Ruse admite que «la posicion de los
evolucionistas modernos es que la moralidad es una adaptaciéon
biolégica, [...] es solo una ayuda para la supervivencia y la
reproduccién y cualquier significado mas profundo es ilusorio». Lo
incoherente es que, al momento de filosofar sobre la moral, el ateo se

16 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

torna quisquilloso y relativista, pero al instante de hablar del
problema del mal, no demora en proclamar muy solemnemente que
Dios y El mal son incompatibles. Magicamente, ahora el mal se ha
vuelto un absoluto”, (Medina s.f., 3-4).

La teodicea nos confronta con nuestros imaginarios humanos atribuidos a
la divinidad, pero que pretenden explicar la realidad del mal presente en la
vida de los seres humanos, los que se debaten en una realidad dindmica que
se confronta entre lo ideal y lo real, la perfeccion y la imperfeccion, entre el
bien y el mal. Por esta razon, coincido con la forma de pensar de Thomas
Hobbes, en donde los esencialismos ontoldgicos nos traicionan con el
lenguaje, porque asumimos sus representaciones lingiiisticas como
realidades, (citado por Medina s.f., 4).

Friedrich Nietzsche en su obra “mas alld del bien y del mal” considera
reevaluar los valores morales, asumiendo una moralidad mas individualista
y vitalista. Con su concepto “voluntad de poder” se refiere al impulso
fundamental de los seres humanos para crecer, dominar y afirmar su
existencia. Para Nietzsche los moralistas con su vision valdrica del mundo
transforman el mundo dindmico en un mundo estatico, restringiendo y
limitando con ello el potencial humano (Nietzsche 2005, 12). Lo mismo
ocurre con la concepcién de la Teologia de la Creacién, los llamados
“creacionistas” interpretan la naturaleza creada por Dios, como una obra
perfecta y acabada o terminada y por esta razén el mal es asumido como
una ausencia del bien (San Agustin). Sin embargo, la Teologia del Proceso
asume la creaciéon como un proceso dindmico no acabado, el cual camina
hacia la perfeccion dejando espacio, en ese proceso, a la existencia del mal
(Polkinghorne 2000, 34). La filosofia, en general, se interesa por
comprender y describir la existencia del “mal moral”, pero no le otorga el
mismo interés al sufrimiento provocado por el “mal fisico”, el que es
provocado por los fendmenos naturales: terremotos, sunamis, erupciones
volcénicas, aluviones, etc. Dentro de la comprension del mal fisico
considero que la llamada Teologia del Proceso de John Polkinghorne
resuelve la comprension de este tipo de mal y nos permite asumir con
mayor competencia el mal moral, que también es la expresiéon de ese
proceso humano que camina hacia a la perfeccion.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 17



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

La ciencia, especificamente la psiquiatria evita hablar del “mal” como un
mal intrinseco presente en el ser humano, para no caer en un juicio moral,
se preocupa mas que en saber su origen en clasificarlo o medirlo. Sin
embargo, el mal es una realidad intrinseca que estd presente en el interior
de todo ser humano. Moya describe esta situacion con las siguientes
palabras:

“No obstante, estos cientificos evitan utilizar la palabra “mal”, pues
alegan que su uso causaria un peligroso desliz del ambito clinico al
juicio moral. “El mal es endémico, es constante, es potencial en todos
nosotros. Casi todo el mundo ha cometido actos malvados”, dice
Robert I. Simon, profesor de psiquiatria de la Universidad de
Georgetown, quien agrega: “The capacity for evil is a human
universal (...) There is a continuum of evil, of course, ranging from
trivial evils like cutting someone off in traffic, to greater evils like
those perpetrated by serial killers. But within us all are the roots of
evil”, (Simon 2005; citado por Moya 2006, 24).

El que mejor ha comprendido la realidad del mal inherente en el ser
humano, es el apdstol Pablo. Este apdstol estd consciente que tiene un
conocimiento del bien y del mal y, aunque se esfuerza humanamente por
hacer el bien, no comprende porque termina haciendo el mal que no desea,
sin embargo, reconoce que el pecado que habita en ¢l es el que lo conduce
a la tendencia al mal.

“Porque sabemos que la ley es espiritual, pero yo soy carnal, vendido
a la esclavitud del pecado.

“Porque lo que hago, no lo entiendo; porque no practico lo que quiero
hacer, sino que lo que aborrezco, eso hago.

“Y si lo que no quiero hacer, eso hago, estoy de acuerdo con la ley,
reconociendo que es buena.

“Asi que ya no soy yo el que lo hace, sino el pecado que habita en
mi. “Porque yo sé que en mi, es decir, en mi carne, no habita nada
bueno; porque el querer estd presente en mi, pero el hacer el bien,
no. “Pues no hago el bien que deseo, sino que el mal que no quiero,

18 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

eso practico. “Y si lo que no quiero hacer, eso hago, ya no soy yo el
que lo hace, sino el pecado que habita en mi” (Ro 7,14-20, VLBLA).

Pablo asume, dentro de un pensamiento platonico, que por el hecho de ser
una persona humana (carne y hueso) el mal (pecado) habita en él; mientras
que la ley orienta hacia una realizacién del bien por miedo al castigo, muy
diferente a la contencion del mal presente en la dimension espiritual. Pablo
como representante del pensamiento cristiano neotestamentario, asume la
interiorizacion del mal en el ser humano y, ademas, asume ese mal como
externo (heterénomo).

Muchos filosofos pretenden explicar el origen del mal de diversas maneras:
como una consecuencia del azar, de la naturaleza, de la materia o de otras
fuentes (Ferrater, 2001:228, citado por Moya 2006, 27). Estas teorias buscan
un elemento que explique el mal, sin tratar en la mayor parte de los casos
de justificarlo. En otras teorias se determinan modos de producirse el mal
y se habla de causa material, formal, eficiente y final del mal, etc. En muchos
casos, la teoria acerca del origen del mal esta ligada a la doctrina sustentada
sobre su naturaleza”, (Moya 2006, 27).

2. La Teologia Biblica de la Teodicea

Paul Ricoeur pretende hablar del mal desde la lectura de los simbolos
biblicos, cuyo lenguaje religioso es mitico. Por lo tanto, este lenguaje al ser
arquetipico habla del ser humano universal, como era desde su creacién en
la antigiiedad hasta como es ahora.

“En la terminologia de Ricoeur, los simbolos primarios son colocados
juntos en mitos que luego dan origen a especulaciones filosoficas y
explicaciones logicas. Para Ricoeur un mito no es una falsa
explicacion por medio de imagenes y de fabulas, sino un relato
tradicional referido a acontecimientos ocurridos en el origen de los
tiempos y destinado a fundar la accién ritual de los hombres de hoy
y, de modo general, a instaurar todas las formas de accién y de
pensamiento mediante las cuales el hombre se comprende a si mismo
dentro de su mundo”, (Ricoeur, 2004:171; citado por Moya 2006, 31).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 19



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Releyendo el texto de Génesis 3, Ricoeur, interpreta el simbolo del mal
representado en la serpiente, que viene desde fuera del huerto, como una
realidad del mal heterénoma, es decir, externa que viene desde fuera a
tentar al ser humano. Sin embargo, es una realidad que se internaliza en el
ser humano y se reproduce estructuralmente, a través de los valores y
ordenanzas estructurados dentro de un sistema de valores morales. El mal
se oculta y se perpetta en la estricta observancia y cumplimiento de los
valores morales, dentro de su ldgica moral. La persona que vive dentro de
este sistema légico de valores no se da cuenta de la perversidad de su
razonamiento y forma de actuar, forma de pensar y ser que genera
sufrimiento en aquellas personas que no encajan dentro de este sistema
valdrico moral.

Por otro lado, para muchos filésofos y tedlogos, en consonancia con las
tesis de la psiquiatria, el mal seria algo que esta en el hombre y en sus
acciones, es decir, se habla del mal interiorizado. La rebelion del hombre
contra Dios es apenas un ejemplo de esto. Se ubicarian acd pensadores
como: San Agustin y F. Nietzsche, asi como I. Kant, quien en su ensayo “La
Religion dentro de los limites de la Raz6n”, se ocupa minuciosamente del
mal en la naturaleza y del mal radical, para acercarse a su interpretacion del
pecado original, (Moya 2006, 28).

Por esta razén, no se puede hablar del hombre como malo por naturaleza,
como pensaba Pablo, como una cualidad atribuida a toda la humanidad. A
diferencia de Pablo, la naturaleza -segun Kant- no puede recibir la
calificacion de buena o mala en sentido moral. Tal nocién pertenece a un
acto libre y responsable. Por esta razon, lo que se comprende como
“naturaleza del hombre” debe entenderse, por lo tanto, dentro del principio
subjetivo de la libertad. Medina relaciona el mal moral con el ejercicio de la
libertad del ser humano.

“Es aqui que el libre albedrio entra en escena. En la cosmovision teista
y especialmente cristiana, Dios ha creado libremente el mundo con el
fin de que sus criaturas lo amen libremente también. Pues resulta que
una condicién necesaria para el amor -y por tanto para el bien- es la
libertad. Si programasemos un robot para que nos ame, ;pensariamos

20 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

que lo hace de verdad? [...] Para que haya amor debe también existir
la posibilidad de no amar. Dios ha querido que el hombre lo ame en
pleno uso de su libertad, y en consecuencia estd incluida la
posibilidad de escoger no amar.”

“Alguien podria objetar: ;Por qué Dios simplemente no acaba con el
mal moral y nos hace a todos buenos? Pues bien, resulta que, si Dios
atendiese tal peticion, simplemente dejariamos de existir como seres
humanos pues no solo necesitaria eliminar nuestras malas acciones,
sino también nuestras malas intenciones...” (Medina s.f,, 5).

Hay en el ser humano una disposicion natural al bien en distintos niveles,
pero también al mismo tiempo, existe una tendencia al mal. Esta
inclinacién no puede consistir en mera disposicion fisica, que no puede
imputarse al hombre, sino en el principio subjetivo libre “como
fundamento de tener maximas contrarias a la ley moral”. Como lo subraya
Ricoeur apuntando al fortalecimiento del ego, expresado como el “amor de
si, la estima en si, la base de esa inclinacién al mal”, (Ricoeur, 1990, 228).

Si asumimos que la teodicea surge como una consecuencia de la libertad
del ser humano. Algunos te6logos y fildsofos hablan del “Libre Albedrio”,
esa libertad del ser humano para tomar decisiones existenciales que
comprometen su vida y trascendencia, ya que ese libre albedrio lo conducen
a decidir si aceptar su dependencia trascendente a Dios, o decirle no a esa
opcion de abrirse a Dios. De alguna forma el libre albedrio esta
condicionado por el determinismo defendido por el compatibilismo, asi
como lo describe Echeverria.

“La razon por la cual comunmente el determinismo y la libertad se
ven como incompatibles es porque tendemos a entender el
determinismo como una fuerza puramente externa. Pero eso, nos
dicen los compatibilistas, es un error. El determinismo también es un
factor interno que regula y constituye nuestra propia voluntad.” (p.6)

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 21



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

“Esta es la intuicion de los compatibilistas®. Para ellos, la libertad o
libre albedrio consiste simplemente en la capacidad de actuar acorde
con nuestros propios designios, ser “capitanes de nuestro barco” por
asi decirlo. La libertad no es la ausencia de determinismo sino el auto-
determinismo: que la cadena causal que determina nuestras acciones
venga desde nosotros mismos (desde nuestros gustos, ideas,
personalidad, ideologia, etc.) en vez de ser impuesta ‘desde afuera’,
(Echeverria 1997, 7).

Por esta razén, Martin Lutero, en su teologia no hablaba de “libre albedrio”
(libertad de decidir), sino de “Siervo albedrio” (Servo Albitrio = libertad
para servir). Expresando con este concepto la libertad y servidumbre
presente en el ser humano. Lutero muy en sintonia con los Evangelios lleva
a la practica las ensefianzas de Jesus. El ser humano solamente es libre para
servir. La diaconia ejercida por amor a Dios nos coloca frente al terreno de
la ética y del comportamiento humano como una accién dindmica que
permite al ser humano hacer fluir y fortalecer la dimensién del bien
presente en su interior. Esto nos remite a las enseflanzas de Jesus sobre la
diaconia o servicio al préjimo por amor a Dios. Una realidad teoldgica que
afirma que cuando actuamos en la dimension del amor agape (voluntad),
sirviendo por amor al préjimo, nos alejamos —como seres humanos- de la
dimensién diabdlica del mal; y fortalecemos la dimension del bien que esta
también dentro de nosotros. Por eso, San Agustin aconsejaba: “ama y haz

2 El compatibilismo fue central a la filosofia de los antiguos estoicos, escoldsticos medievales (como
Tomads de Aquino) y filésofos de la ilustracion (como David Hume y Hobbes). La nocién de libre
albedrio compatibilista se ha atribuido tanto a Aristoteles, Epicteto y Crisipo. Mds especificamente,
los escoldsticos, incluyendo a Tomds de Aquino, rechazaron lo que hoy en dia se llama
«incompatibilismo», afirmando que los humanos podrian actuar de forma distinta a la que lo hacen,
debido a que, de no ser asi, el concepto de pecado seria inconsistente. En cuanto a los Jesuitas su
preocupacion fue reconciliar la omnisciencia divina de quién seria salvado con la agencia moral de
cada persona. El vocablo «compatibilismo» fue acufiado mds tarde, en el siglo XX. El compatibilismo
es la creencia en que el libre albedrio y el determinismo son mutuamente compatibles y que es
posible creer en ambos sin ser logicamente inconsistente. 1. Los compatibilistas consideran que la
libertad puede estar presente o ausente en situaciones por razones no metafisicas. 2. De esta forma,
generalmente se define el libre albedrio como la libertad para actuar segin motivos propios a cada
uno. Wikipedia, Compatibilismo. Rescatado de
https://es.wikipedia.org/wiki/Compatibilismo#:~:text=FE1%20compatibilismo%20es%20la%20creen
cia,situaciones% 20por%20razones%20n0%20metaf%C3%ADsicas.

22 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales


https://es.wikipedia.org/wiki/Compatibilismo#:~:text=El%20compatibilismo%20es%20la%

La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

lo que quieras...” (Miguez 1972, 24). Porque cuando actuamos guiados por
el amor de Dios nunca daflaremos a muestro préjimo. El apelo de Jestis a la
diaconia por amor a Dios la podemos comprender dentro del lenguaje
psicologico, como esa posibilidad de vivir el ser humano descentrado del
ego (Fromm 2013, 31).

Jesus viendo la diversidad de intereses que estaban presente entre sus
discipulos/as, les ensefia el verdadero discipulado que deben seguir para
que puedan ocupar un lugar destacado ante la presencia de Dios en su
Reino (Cf. Mc 10,35-45). Y les dice:

“Sabéis que los que se ven ser principes entre las gentes, se ensefiorean
de ellas, y los que entre ellas son grandes, tienen sobre ellas potestad.
Mas no serd asi entre vosotros: antes cualquiera que quisiere hacerse
grande entre vosotros, serd vuestro servidor. Y cualquiera de vosotros
que quisiere hacerse el primero, serd siervo de todos. Porque el Hijo
del hombre tampoco vino para ser servido, mds para servir, y dar su
vida en rescate por muchos”. (VRV 60).

La ensefianza de Jesus es sencilla y clara: el que desee ser el primero sea
siervo de todos. Es decir, Jestis no condena el anhelo de ser “el primero” o
el ocupar un lugar destacado en el Reino de Dios, cuando ese anhelo se
realiza con un ego descentrado. Por eso Jesus enfatiza que “ser primero”
implica un hacerse “siervo de todos/as”. Es decir, solamente a través del
amor de Dios (agape) centrado en la voluntad de amar podemos llegar a ser
servidores de nuestro préjimo. Por lo tanto, con la acciéon de servir se
cultiva un “ego descentrado” y se hace posible fortalecer el bien en el
interior de la persona.

La practica de la diaconia por amor a Dios, nos sitda en la dimension de la
praxis. Y, en sintonia con los principios de la “ontologia del lenguaje”, el
ser humano deviene segun su praxis o accion (Silva 1998, 2). El concepto
de “ontologia” sirve para la comprensién genérica de lo que es el ser
humano. Todo pasa por el lenguaje y por la interpretacion conceptuada de
la realidad. “Cada juicio hecho por un observador determinado, también
nos habla del tipo de observador que ese observador considera que es”,
(Silva 1998, 2).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 23



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Existen tres principios que rigen a la ontologia del lenguaje: 1) No
conocemos la realidad, vivimos en mundos interpretativos; 2) Actuamos de
acuerdo con lo que somos y somos de acuerdo a como actuamos. La
ontologia del lenguaje postula que la accién también genera ser; 3) Los
individuos actiian de acuerdo con el sistema social al que pertenecen. Pero,
a través de sus acciones, aunque estdn condicionadas por esos sistemas
sociales, también pueden cambiar tales sistemas, (Silva 1998, 3-5).

Las ensefianzas de Jests calzan muy bien con el segundo principio de la
ontologia del lenguaje. Principio que Raul Silva Negrete lo define de la
siguiente manera:

“No sélo actuamos de acuerdo a como somos también somos de
acuerdo a como actuamos. La acciéon genera ser. Uno deviene de
acuerdo a lo que hace.

Al contrario de lo planteado por la deriva metafisica, que enfoca el
problema desde el ser a la accidn, la ontologia del lenguaje postula
que la accién también genera ser.

Asimismo, como se reconoce que el lenguaje nace de una interaccion
social, se colige que éste es un dominio de lo consensual.

Un objeto es siempre una relacion lingiiistica establecida con nuestro
mundo. Los objetos, por ende, se constituyen en el lenguaje”, (Silva
1998, 5).

Como podemos observar, el hecho que Jests coloque el principio del “servir
al préjimo por amor a Dios” (Cf. Mc 10,35-45), sitta a sus discipulos/as en
el sendero de la praxis del “amor agape”, el que implica ejercer,
parafraseando a Nietzsche, un acto de voluntad de amar. El cristianismo al
estructurar la vida mediante la voluntad de amar (dgape) hace devenir un
nuevo ser o nueva creatura. La praxis cotidiana de la voluntad de amar
(agape) es la clave que genera o deviene la nueva criatura, y es la evidencia
del surgimiento de la metamorfosis cristiana.

Por lo tanto, una respuesta de la teologica biblica a la teodicea dada por
Jesus es que cuando la persona estructura su vida a través del amor de Dios
(agape), Cristo potencia el bien que habita dentro del ser humano, el bien

24 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

-liberado del ego- fluye como un rio de bendiciones para todas las personas
que la rodean. Y el mal, que también habita en el ser interior del ser
humano, queda controlado, enjaulado por el poder de Cristo. Por lo tanto,
somos libres de la ley, s6lo por el amor de Cristo; y libres solamente para
amar y servir. Como dice el apdstol Pablo: “La ley espiritual en Cristo, me
libera de la “ley de la carne”, que estd en mis miembros” (Ro 7,23). Pero esta
libertad en Cristo es una libertad continua, en una cotidiana dependencia a
la voluntad y trascendencia de Dios. Si nos descuidamos espiritualmente de
fortalecer el bien, el mal se va a apoderar de nosotros y terminaremos
autodestruyéndonos, como lo advierte el apdstol Pablo: “Conociendo el
bien, termino haciendo el mal que no quiero...” (Ro 7,19).

Releyendo, en la perspectiva de Ricouer, los simbolos que contienen los
Evangelios podemos interpretar el bien y el mal de la siguiente manera: Si
seguimos las ensenanzas de Cristo, y servimos a nuestro préjimo por amor
a Dios. Entonces seremos “preparados”, “aceptados” para habitar en el
Reino de Dios bajo un reconocimiento que sélo Dios lo puede dar. Cuando
decimos que Cristo salva, nos referimos a esto: Cristo ha venido para que
en el amor agape, estructuremos nuestras vidas en la dimensién del amor
de Dios (agape = voluntad de amar), dimensidn que fortalece y hace fluir el
bien que existe dentro de nosotros, atrincherando el mal que también esta
en nosotros. Segun la teologia biblica, el mal es una realidad inherente
presente en todo ser humano. Por lo tanto, si Cristo salva: ;De qué nos
salva? De la tendencia al pecado que llevamos dentro. Tendencia que no
podemos controlar por nuestra propia capacidad humana, porque es una
realidad heterénoma, es decir que viene de fuera de la persona.

3. La externalizacion del mal en el mito addmico segin Paul Ricoeur

Paul Ricoeur en su obra “Finitud y Culpabilidad” no se propone escribir
una metafisica del mal, sino mas bien, analizar e interpretar el lenguaje del
mal por medio de una hermenéutica de los simbolos, los mitos y el lenguaje,
(Moya 2006, 25).

Analizar el mal desde un contexto religioso monoteista trae muchas
dificultades, pues el bien y el mal son realidades que estan dentro de la

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 25



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

soberania de Dios. En cambio, las religiones politeistas al concebir
multiples dioses, diosas y demonios les resulta mas facil hablar del bien y
del mal, aunque sea en un lenguaje dualista. Sin embargo, el hecho de partir
de la concepcion idealista de una creacion perfecta y terminada, creada de
la nada (ex nihilo) no ayuda a comprender la existencia del bien y del mal,
pues se termina culpando a Dios, quién, en definitiva, permite que el mal
afecte la perfeccion de la creacidon. Esta forma de concebir el mal se
comprende basado en la concepcidn del “libre albedrio” del ser humano.
En cambio, John Polkinghorne realiza un cambio de paradigma teolégico
al hablar de una teologia del proceso de la creacion, la que en su camino
evolutivo hace evidente el surgimiento tanto del bien como del mal.

“La segunda estrategia consiste en afirmar que las cosas malas suceden
como el precio que necesariamente hay que pagar por la existencia de otras
cosas muy buenas. La célebre «defensa del libre arbitrio» en relacién con el
mal moral es un ejemplo de esta clase de argumento. Sostiene que, por muy
desastrosas que puedan resultar algunas de sus elecciones, es mejor para la
creacion estar poblada por personas capaces de elegir libremente que por
autématas perfectamente programados. Lo que denominamos «caracter»
no es algo con lo que se nace, sino que tiene que ir formandose a lo largo
de una historia de decisiones morales. En un mundo donde exista la
libertad, la posibilidad de tomar decisiones ruines ha de ser tan real como
la de tomar decisiones bondadosas. La existencia del mal moral se
interpreta, asi como el coste necesario de un bien mayor, el de la libertad y
la responsabilidad moral del ser humano”, (Polkinghorne 2000, 136).

Me parece que la propuesta teologica de John Polkinghorne quien, desde la
perspectiva de la Teologia del Proceso, concibe a la creacién como no
concluida, sino en un proceso de evoluciéon que camina hacia la perfeccién
explica mejor la existencia tanto del mal fisico como del mal moral, como
consecuencias del ejercicio de la libertad del ser humano. Polkinghorne ha
sugerido que, en relaciéon con el mal fisico, existe analogamente una
«defensa del libre proceso».

“Un mundo al que le es permitido hacerse a si mismo a través de la
exploracion evolutiva de sus potencialidades es mejor que un mundo

26 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

que hubiera sido creado de una sola vez por el «fiat» divino. En un
mundo asi, en evolucién, no puede dejar de haber disfunciones y
callejones sin salida. Los mismos procesos bioquimicos que capacitan
a unas células para mutar y producir nuevas formas de vida permiten
a otras mutar y convertirse en malignas. Las distintas entidades se
comportan de acuerdo con su naturaleza, como cuando una placa
tectonica se desliza provocando un devastador terremoto”,
(Polkinghorne 2000, 136).

En el plano del “mal moral” debemos reconocer que existe una disposicion
natural en el ser humano al bien en distintos niveles, pero al mismo tiempo
existe una tendencia al mal, aspectos necesarios debido a la existencia del
bien mayor que es la libertad. Esta inclinacién no puede consistir en mera
disposicion fisica, que no puede imputarse al hombre, sino en el principio
subjetivo libre como fundamento de tener maximas contrarias a la ley
moral. Y la existencia del bien fisico queda explicada por esta creacion en
evolucién que en la busqueda de su perfeccion abre brechas para la
existencia del bien y del mal.

Paul Ricoeur, hablando del mal moral, lo sitia en “esa afirmacién en si
mismo como otro, es el amor de si, la estima en si, la base de esa inclinacién
al mal” (Ricoeur, 1990:228; citado por Moya 2006, 27). Ricoeur comparte
la vision de Kant de asumir el mal como una consecuencia del ejercicio de
la libertad del ser humano.

“La propension al mal, como principio formal de todo acto malo, no
puede venir de la sensibilidad y de sus inclinaciones, ya que no
pertenece al orden moral, tampoco de una perversion de la razon: “el
hombre no es ni bestia ni demonio”. El hombre no puede menos que
percibir la fuerza de la obligacion de la ley moral, se siente, por otra
parte, afectado por los motivos sensibles a consecuencia de su
disposicién natural, que en si misma es inocente. Dicha propension
es, segun Kant, una tendencia natural al mal y puesto que esta
tendencia es culpable, se le puede llamar un mal radical e innato a la
naturaleza humana, del que, sin embargo, el hombre es la causa”,
(Moya 2006, 27).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 27



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Dado que Paul Ricoeur pretende leer y comprender la hermenéutica de los
simbolos y el lenguaje relacionado con el mal, dentro de la narrativa
mitologica biblica, especificamente dentro del mito addmico, logra detectar
tres fases que el ser humano ha logrado desarrollar en su conciencia del
mal.

“Analizando los simbolos primarios del mal, Ricoeur sostiene que el
ser humano ha pasado por tres grandes niveles de conciencia del mal,
a saber: impureza, pecado y culpabilidad, expresados en los simbolos
de la mancha, del cautiverio y del peso, respectivamente. Los
simbolos primarios constituyen abstracciones a partir de los simbolos
secundarios, que son los mitos del principio y fin del mal. En efecto,
el mito le otorga a la humanidad una universalidad concreta. Esto
quiere decir que la humanidad entera es simbolizada en un hombre
ejemplar, como es el caso de Adan”, (Moya 2006, 30).

Reconociendo que el lenguaje religioso es eminentemente metaférico y
simbdlico, Ricoeur al interpretar los simbolos percibe que estos ayudan a
expresar una realidad, la existencia del mal en el mundo, realidad la que a
nivel conceptual se aprecia en una légica de contradicciones.

“La experiencia del mal se expresa en un lenguaje simbdlico porque
esa experiencia contiene elementos contradictorios a nivel
conceptual. Toda la gama de simbolos primarios del mal (mancha,
pecado, culpa) se orienta a lo que él denomina (con ayuda de Lutero)
“siervo albedrio”, concepto que contrapone al de “libre albedrio” y
que expresa en un solo concepto libertad y servidumbre en el hombre.
En un vasto analisis de diversos mitos, Ricoeur muestra el extenso
proceso, desde la concepcion del mal como algo exterior al hombre
(la mancha) hasta su plena interiorizacion (la culpa). El mal es mucho
mads que un no-ser. Es un algo que entra al mundo, es exterior al ser
humano. Es precisamente éste, el nivel que queremos analizar”,
(Moya 2006, 30).

Ricoeur constata una evolucién de la concepcion del mal en los relatos
biblicos y en la historia de Israel. Primero el bien y el mal estan presentes
en Dios, fue Dios el que planté en el Huerto del Edén el arbol de la ciencia

28 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

del bien y del mal. Siendo Dios el creador tiene el poder para balancear el
bien y el mal sobre su creaciéon. Fue el ser humano, simbolizados en las
figuras miticas de Adan y Eva, quienes, motivados y seducidos por la
serpiente, ser que viene desde fuera (heteronomia), comen de este fruto
prohibido introduciendo el mal en la creacién. Adan y Eva son seres
humanos que pretenden ser dioses, pero no tienen el poder para balancear
el bien y el mal, terminando con introducir el mal en la creacién. De la
misma forma, en el libro de Job surge la figura del tentador (satan), cuyo
rol es el de inspeccionar toda la tierra y las acciones del ser humano, pero
su accionar esta sometido a la autoridad de Dios (Cf. Job 1,6-2,7). Aqui el
bien tiene el control sobre el mal.

Finalmente, en el periodo Inter testamentario, el mal se independiza de la
tutela del bien (Dios), a través de la figura del angel caido, atribuido a la
figura de Satands concebido, ahora, como un personaje auténomo,
independiente y opuesto al bien (Dios). Aqui ya entramos en un abierto y
explicito pensamiento dualista (bien versus mal), lenguaje que tanto el
Antiguo como el Nuevo Testamento combaten, intentando mantenerlo
subyugado al bien (Dios), bajo una concepcién monoteista de Dios.

Ricoeur estudiando los simbolos de los relatos biblicos relacionados con la
teodicea, constata que en la Biblia se partié de una concepcion tragica del
mal confluyendo hacia una visién ética del mal. Se ha recorrido de la idea
del mal como exterioridad hacia la idea del mal como interioridad. Esta
evolucion se expresa a través de los simbolos de la mancha, continuando
por el pecado hasta llegar a la culpabilidad. Por otro lado, se ha partido del
mito tragico pasando por el mito del drama de la creacion y del alma
exiliada, hasta el mito adamico que constituye el mito ético por excelencia,
(Moya 2006, 38).

Ricoeur constata que la lectura de los simbolos biblicos en el mito
antropologico adamico se introduce la responsabilidad humana en el
ingreso del mal al mundo, seducidos por una misteriosa exterioridad del
mal (la serpiente).

“Esta externalidad puede ser una proyeccién psicologica de la codicia
(cuasiexternalidad) y la serpiente que representa la externalidad a

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 29



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

secas. De ahi que sea necesaria una formulaciéon mds ecléctica:
ciertamente nosotros damos inicio al mal, éste entra en el mundo por
nosotros, pero sélo lo iniciamos a partir del mal que ya esta alli y del
cual nuestro nacimiento es el simbolo impenetrable. En rigor, el
hombre no es originador del mal, sino co-originador”, (Moya 2006,
39).

Como se puede observar, debido al misterio de la exteriorizacion del mal
influenciando la conducta personal y social del ser humano, se puede
afirmar que el mal es intrinseco al ser humano. Y de alli la necesidad de
cultivar una moral cristiana, la que asume la libertad para servir como una
forma de contener el mal dentro de limites legales, que no afecten la
convivencia social.

4. La dimension politica de la exteriorizacion del mal y la banalidad del
mal

Como una forma practica de visualizar en la sociedad la existencia del mal
en su dimension politica exteriorizada en la realidad social, vamos a
describir los postulados centrales de la filosofa Hannah Arendt en su obra
“Eichmann y la banalidad del mal”. Pero, vamos a confrontar esta
propuesta arendtiana con los postulados de P. Ricoeur respecto del aspecto
del cristianismo que ha evolucionado hacia una ética, a través de la culpa
que es la expresion de una interiorizacion del mal y de la responsabilidad
ética.

H. Arendt asisti6 al juicio de Otto Eichmann y su obra es un relato, analisis
y critica de este fatidico personaje aleman, comprendidas sus acciones
dentro de su contexto histérico del sistema del nacional socialismo nazi. En
este libro esta autora afirma:

“Mentir constantemente no tiene como objetivo hacer que la gente
crea una mentira, sino garantizar que ya nadie crea en nada. Un
pueblo que ya no puede distinguir entre la verdad y la mentira no
puede distinguir entre el bien y el mal. Y un pueblo asi, privado del
poder de pensar y juzgar, estd, sin saberlo ni quererlo, completamente

30 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

sometido al imperio de la mentira. Con gente asi, puedes hacer lo que
quieras”, (Hannah Arendt. La banalidad del mal).

Segutn la investigadora Carmen Camey Marroquin (2016), quién discute
sobre la posibilidad de realizar juicios morales e histéricos y sobre como
éstos trascienden al mero juicio legal, ilustrado a través de la obra citada de
Hannah Arendt. C. Camey profundiza en la teoria arendtiana de la
banalidad del mal y la relacién que ésta tiene con los diferentes tipos de
juicio implicitos en el proceso del juicio de Eichmann en Jerusalén, asi
como la incapacidad de ejercer un juicio, y las consecuencias que eso
conlleva al imposibilitar la reflexion y las respuestas personales ante los
conflictos morales. Ella relaciona el juicio histérico de Eichmann con la
pregunta sobre el impacto de las acciones individuales en la historia.

Lo concreto es que en el juicio a Eichmann realizado en Jerusalén, sélo se
condenaron las acciones, pero las intenciones detras de las acciones no
fueron evidenciadas. Y esto porque la naturaleza del derecho, mediante un
juicio penal, bajo el poder de la ley, es la de juzgar principalmente actos,
hechos y no intenciones. Sin embargo, “para un juicio moral la cuestion de
la intencidn es esencial. Para un juicio histérico, para saber quién tiene la
culpa del mal, no quién lo cometid, sino quién carga la culpa, también es
esencial conocer las intenciones”, (Camey 2016, 78).

A mi entender Arendt criticaba no la interiorizacion del mal en la persona
de Eichmann sino, desde la perspectiva de un juicio histérico, la
importancia de conocer las intenciones del mal exteriorizado en un sistema
histérico-social que se auto concebia como superior y con un poder
absoluto de eliminar al “otro diferente” concebido como inferior. Y esto no
se dio en dicho juicio.

Lo que ocurri6 con el juicio a Eichmann fue el castigo interiorizado en esta
persona, pero el mal exteriorizado en un sistema politico como lo fue el
Nacional Socialismo Nazi no fue castigado. El mal interiorizado se genera
en la dimension relacional del individuo. En medio de un mundo valérico
que lo forma o deforma, la persona es un “ser arrojado al mundo”
(Heidegger). Aqui se desarrolla y, desde sus circunstancias, crea sus
sistemas valdricos que son relativos en el contexto cultural y global de otras

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 31



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

culturas y sistemas valoricos; pero que llega a absolutizar dichos sistemas
locales, ideoldgicamente, perdiendo su capacidad de discernir el bien del
mal. Adhiriendo a dichos sistemas ideoldgicos, como si estos fueran
absolutos y universales, con los cuales estructura su vida y valores. Un
ejemplo de este proceder lo constituye el propio testimonio de Otto Adolf
Eichmann.

“...Sin embargo, esta vision chocaba abiertamente con la percepcion
que el propio Eichmann tenia de si mismo. El no se consideraba un
hombre de motivos perversos; aseguraba que jamas dio muerte a un
judio y que no tenia ninguin odio especial a los judios (de hecho, se
jactaba de haber tenido varios amigos judios). No se consideraba un
antisemita, sino mdas bien un “experto en asuntos judios”. Se
consideraba a si mismo un ciudadano ejemplar, cumplidor de la ley
de su pais en un momento determinado”, (Camey 2016, 78).

La exteriorizacién del mal en Eichmann radica en el haber vivido en medio
de una sociedad alienada por una ideologia de la “raza superior”, la que
sirvi6 como excusa para desatar el odio y la frustracién nacional
proyectando la culpa, cual chivo expiatorio (Girard) sobre los judios.

“A esto se referia precisamente: Arendt afirmaba que la maldad de
Eichmann era banal. Era incapaz de darse cuenta de las implicaciones
de sus acciones; sus acciones no estaban motivadas por intenciones
horribles y enfermizas, sino mas bien por nada: por la vacuidad de
cumplir con la ley, de ser “ejemplar” a ojos de los demas. “A pesar de
los esfuerzos del fiscal, cualquiera podia darse cuenta de que aquel
hombre no era un ‘monstruo’, pero en realidad se hizo dificil no
sospechar que fuera un payaso”. No se percataba de inconsistencias y
contradicciones; sus clichés lo consolaban, los utilizaba para
enaltecerse”, (Camey 2016, 80).

La expresién “banalidad del mal” desaté grandes controversias. Sin
embargo, muchas veces fue incomprendida e hirié sensibilidades; se afirmé
de Arendt que no comprendia el sufrimiento de su propio pueblo. Quizas
sea ilustrativo el matiz que hizo Jaspers a Arendt en una carta: “Creo que la
nocion es ilustrativa y que como titulo de un libro es ademas impactante.

32 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Significa: ‘la maldad de este hombre es banal’, no que todo el mal es banal”,
(Camey 2016, 80).

Cuando se asume el mal como una realidad que proviene del exterior y es
inherente al ser humano, se asume que afecta al ser humano porque este lo
comete y hace sufrir a otro ser humano, que es un ser sintiente, pero en
definitiva esa persona que ejerce el mal no es culpable, porque estd
influenciado por una tendencia que proviene desde fuera.

“Esto se acerca a la vision del Aquinate, porque si el mal es ausencia
de bien, precisamente le falta profundidad, es superfluo, porque no
es realmente nada mds que ausencia. El mal no es. Eso no quiere decir
que sea superfluo para aquellos que lo sufren. Ella lo negaria [H.
Arendt], porque rechazaba por completo el que de esta idea de
ausencia de bien se derivara que algin bien podia surgir del mal.
Rechazaba la idea —derivada de la concepcion del mal como ausencia
de bien— de que “los hombres buenos llevan a cabo los peores
males”. Sin embargo, estamos ante una falta de comprensién
profunda, puesto que nadie diria que los hombres buenos llevan a
cabo los peores males, sino que aquellos hombres con mayor
capacidad de ser buenos, cuando se corrompen, son los peores
malvados. Corruptio optimi pessima”, (Camey 2016, 80-81).

Me parece que Jasper situa muy bien lo que Arendt deseaba expresar con
su expresion “el mal banal”, se trataba de la interiorizacién del mal en
Eichmann, el cual fue gatillado por una exteriorizacién del mal provocado
por una sociedad extraviada o alienada por una ideologia politica que se
asumia como la “raza superior”. Aqui el aspecto juridico, que sélo juzga
actos y no intenciones, no logra ver la exteriorizaciéon del mal en la sociedad
en que vivid Eichmann vy, si se queria realizar un juicio histérico del
nazismo, se debid incluir las intenciones que existié en una sociedad,
dentro de una época determinada.

“Por otro lado, siguiendo a Susan Neiman, la situacién intelectual y
general en el contexto en el que Hannah Arendt desarrolla su teoria
de la banalidad del mal era de desconfianza ante el mundo y ante el
hombre mismo. Los hombres desconfiaban de la razén porque se

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 33



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

crefa que era la razén misma la que habia llevado a tan inmensos
desastres; era la razon la que habia construido las cimaras de gas y las
armas nucleares. Arendt logra refutar precisamente esta idea, puesto
que al afirmar que el mal no tiene profundidad, que el mal tantas
veces no proviene del exceso de pensamiento y calculo sino
precisamente de la falta de éste, consigue resarcir la confianza en el
hombre y en el mundo. Arendt rechaza la idea de que la realidad sea
por si misma corrupta; al referirse a Eichmann como un payaso,
Arendt crea distancia en lugar de deseo de venganza; y en ultimo
término, al decir con Kant que “el hombre no puede ser un demonio”,
Arendt nos permite recuperar la confianza en la realidad, en el
hombre y en el mundo”, (Camey 2016, 80).

Creo que esta critica a la razén es muy propia de la modernidad. Desde la
perspectiva de la descolonizacién del pensamiento teoldgico, siguiendo a
H. Maturana quien concibe al ser humano como un “ser eminentemente
emotivo con capacidad de razonar”, (Maturana 1996, 40). Encontramos al
culpable invisibilizado en el terreno de las emociones, el mal exterior,
simbolizado en la autopercepcion de concebirse como “una raza superior”,
sentimiento que guiado por su deseo perverso de usar como “chivo
expiatorio” a los judios disfrutaba de ejercer el poder sobre un grupo mas
débil en su exterminio. De esta manera se consolidaba un sistema perverso
que exigia a sus adherentes un sometimiento incondicional. Es en este
sistema en donde Eichmann crecié y se formo, guiado por sus preceptos de
“cumplir con la ley”, bajo el pretexto de ser un hombre ejemplar.

Un pensamiento similar es articulado por Thomas Hobbes en su clasica
obra “El Leviatan”. Aqui critica a la filosofia clasica por hacer de las palabras
mundos reales, olviddndose que son so6lo representaciones lingiiisticas de
la realidad.

“Sabido es que Hobbes tenia poco respeto por la filosofia clasica.
Despreciaba a Platon, Aristdteles y sus discipulos medievales. Todos
ellos, pensaba, tratan a las palabras como si fueran cosas. Imaginan
que abstracciones conjuradas por el lenguaje son realidades con
existencia independiente y de esa manera han venido enganando a la

34 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

mente humana durante siglos. En el capitulo 13 del Leviatan, afirma
que el privilegio del absurdo es propio de los hombres, pero aquellos
que profesan la filosofia son los mas sujetos a él. Para Hobbes los
humanos somos maquinas gobernadas por las leyes de la materia,
pero maquinas soflantes que no paramos de imaginar nuevos
mundos en nuestras mentes creativas”, (Gray 2024).

En cierta forma Hobbes estd en sintonia con H. Maturana, concibiendo al
ser humano como un ser sonador, por tanto, emotivo. En esta misma linea
de pensamiento Ricardo Dudda, releyendo el leviatan a la luz de la obra de
John N. Gray, afirma que:

“El verdadero Leviatan es el animal humano. Hobbes creia que estaba
impulsado por la autoconservacién: los seres humanos siguen
adelante hasta que el mundo los detiene. No vio que la pulsién de
muerte estd dentro de ellos. Nada es mds real que la nada en el interior
de los seres humanos. Solos entre los seres vivos, saben que su vida
esta limitada por la muerte. La conciencia de su mortalidad les
impulsa a buscar la inmortalidad en las ideas. Matar por las palabras
da sentido a sus vidas. En esto ejercen el privilegio del absurdo, al que
no pueden renunciar”. Es una visiéon tremendamente deprimente (y
posiblemente cierta): parece sacada de Los demonios de
Dostoievski”, (Dudda 2024).

H. Arendt al pretender conducir el juicio particular de Otto Eichmann
hacia un juicio histérico, ella pretende que la condena del nazismo, el
simbolo del mal externalizado forme parte de una ensefianza historica que
permanezca para siempre. Lamentablemente, el ser humano tiene una
capacidad de olvidar rdpidamente, dos o tres generaciones posteriores
repetira los mismos errores de sus abuelos, haciendo de la historia algo
ciclico. Hoy, en pleno siglo XXI, vemos la crisis de las democracias
representativas y el resurgimiento de sistemas que abrazan los absolutismos
y que amenazan, nuevamente, con tendencias autoritarias. No podemos
olvidar que el llamado “estallido social” ocurrido en Chile, en octubre del
2019, con su eslogan de destruir para refundarlo todo. No fue mas que el

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 35



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

desconocimiento de una tercera generaciéon que se olvid6é del éxito
economico logrado por sus abuelos.

Hoy, la postmodernidad hace surgir, en medio de una globalizacion,
situaciones irreales que pretenden manejar a las multitudes a través del
miedo a la guerra de todos contra todos, a través de la invencién de estados
de naturaleza artificial. Asi como lo afirma Barriga.

“En los siglos que sucedieron a estas ideas parecié que Hobbes se
habia equivocado. La ley limito el poder de los estados. La derrota del
nazismo y el comunismo mostré que gobiernos liberales eran mas
efectivos que cualquier dictadura. Al término de la guerra fria,
muchos creyeron que la democracia liberal se habia vuelto universal.
No tan rapido, piensa Gray, quien argumenta que los estados actuales
en vez de abogar por extender libertades y resguardar contra la
tirania, protegen del peligro y de paso amplian su rango de accién
hacia horizontes no vistos desde la Segunda Guerra Mundial. Tal
caracteristica expansiva es la que diferencia el leviatan de Hobbes de
los nuevos leviatanes que describe Gray. En Hobbes el leviatan tiene
objetivos estrictamente limitados. Fuera de proteger a sus stubditos
contra ellos mismos y sus enemigos, no tiene competencia. Por el
contrario, el propoésito de los nuevos leviatanes es mas ambicioso y
busca asegurar el sentido de la vida de sus subditos por medio del
disefio de sus almas. Aunque prometan seguridad, los nuevos
leviatanes no hacen sino fomentar la inseguridad en nuevas guerras
de todos contra todos que Gray denomina ‘estados de naturaleza
artificial””, (Barriga 2023).

La exteriorizacién del mal tal parece, sera una realidad de un mundo
globalizado que apela al miedo para el control de las masas. Y esto nos
conduce, nuevamente, al tema de la banalizacion del mal.

“Llamar al mal banal no es ofrecer una definicién sino una teodicea.
Implica que las fuentes del mal no son misteriosas ni profundas, sino
que estan completamente al alcance de nuestras manos. Si esto es asi,
no infectan el mundo a una profundidad que nos podria hacer
desesperar del mundo mismo. Como un hongo, pueden devastar la

36 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

realidad pudriendo su superficie. Sus raices, sin embargo, son lo
suficientemente profundas como para sostenerse”, (S. Neiman. Evil
in Modern thought, p. 303; citado por Camey 2016, 81).

Camey releyendo la cita de Neiman, la traduce desde la perspectiva
cristiana, como “esperanza” en la providencia divina, ya que el ser humano
no es capaz de detener el mal por sus propias fuerzas y voluntad.

“Esto, visto desde una Optica cristiana, es razén de esperanza, no
porque se piense que al no haber ninguna dimension sobrenatural en
el mal causado por los hombres la solucion estd en manos de los
hombres, como podria pensarse desde una visién naturalista, sino
por el contrario, porque el limite del mal es precisamente el limite
factico, el que es y no mas, que pone la Providencia. También porque
el hombre se sabe incapaz de acabar con el mal del mundo, porque
no estd en sus manos, y por tanto la esperanza no la pone en sus
propias fuerzas sino en la certeza de que es en la Redencion donde la
Providencia pone un limite al mal en el mundo. Al ser cuestionado
por el limite impuesto al mal en la historia de Europa, afirma Juan
Pablo II: “Mas tarde, una vez terminada la guerra, pensé para mi: Dios
concedio al hitlerismo doce afios de existenciay, cuamplido este plazo,
el sistema sucumbid. Por lo visto, éste fue el limite que la Divina
Providencia impuso a semejante locura”, (Camey 2016, 82).

Sin embargo, la afirmacion de Juan Pablo II apela a la “memoria histérica”,
la que lamentablemente pronto se olvida. Me parece que detras de estas
concepciones cristianas de la esperanza, subyace la creencia de la creacién
de un mundo acabado (ex nihilo), lo que produce ruido por el ideal de
perfeccidn atribuido a Dios, al que no se le permite la existencia del mal en
medio de una creaciéon perfecta. Frente a esta perspectiva, me sumo a la
teologia del proceso de John Polkinghorne quien concibe a una creacién en
evolucion, la que en camino hacia la perfeccion hace surgir tanto el bien
como el mal.

Respecto del juicio y la incapacidad de juzgar a Eichmann, se confundié la
exterioridad con la interioridad del mal ejecutado por Eichmann. Desde la
perspectiva juridica que sélo juzga acciones y no intensiones Arendt

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 37



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

defendiéo la perspectiva juridica de juzgar a Eichmann por la
responsabilidad de sus acciones. Sin embargo, la defensa del abogado Ben
Gurion proponia juzgar la exterioridad del mal presente en la sociedad
alemana e incluso de la historia. Frente a esta exterioridad Eichmann era
una victima, aunque frente a lo juridico era culpable por sus acciones. C.
Camey describe los argumentos relacionados con la “responsabilidad
politica” del pueblo aleman frente al surgimiento del régimen nazi.

“Solo juzgar tendencias generales, pero nunca a un individuo en
particular, eso dice la opinion publica. Segiin Arendt, tan ridicula es
la total culpa del pueblo aleman como la inocencia colectiva del
pueblo judio. Esto no equivale a negar la responsabilidad politica, la
cual existe con total independencia de los actos de los individuos
concretos que forman el grupo y en consecuencia no puede ser
juzgada legalmente ni ser sometida a la accién de un tribunal de
justicia. Tampoco en estricto sentido puede ser juzgada moralmente,
aunque esa imposibilidad de un definitivo juicio histérico sobre sus
actos no diluye su responsabilidad. Es aqui donde entra en juego el
concepto de legitimidad o ilegitimidad politica. Todo gobierno
asume la responsabilidad politica de los actos buenos y malos de su
antecesor, y toda nacion la de los acontecimientos buenos o malos del
pasado. Toda generacién, al haber nacido en un ambito de
continuidad historica, asume la carga de las acciones de sus padres y
se beneficia de las glorias de sus antepasados. Pero un individuo sé6lo
metaféricamente puede “sentirse culpable” de algo que han hecho sus
antepasados. Moralmente, es casi tan malo sentirse culpable sin haber
hecho nada que sentirse libre de culpa al haberlo hecho. Cabe
concebir que haya un tribunal internacional que juzgue la
responsabilidad politica de las naciones, pero no que tal tribunal se
pronuncie sobre la culpa o inocencia de individuos determinados. La
cuestion de la culpa o inocencia individual, el acto de hacer justicia
tanto al acusado como a la victima es la inica finalidad de un tribunal
de lo criminal. El objeto del informe que se le pidi6 a Arendt era
determinar hasta qué punto el tribunal de Jerusalén consigui6
satisfacer las exigencias de la justicia”, (Camey 2016, 85)

38 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Si en realidad asumimos que la fuerza de un juicio historico constituye una
especie de instrumento que pretende evitar que las futuras generaciones
cometan los mismos errores de sus antepasados, entonces se debe asumir
el peso de tomar conciencia y asumir esa “culpa simbdlica” que les compete
asumir a las futuras generaciones.

“Una cosa es que un gobierno o un pueblo herede la responsabilidad
politica de los gobiernos anteriores, y otra es que las personas de
cierto pueblo hereden una culpabilidad moral. Arendt recrimina a
Alemania su actitud: total indiferencia de que el pais estuviera
infestado de criminales y asesinos de masas. Pero, ;realmente se le
puede pedir que tuviera otra actitud? Cuando el crimen se vuelve la
norma general y la mayoria de alemanes estuvieron implicados, ya
fuera con el asentimiento tacito o activamente, y cuando el resto del
mundo se encarga de recordarles lo que ocurri6é —que ellos fueron los
verdugos—, ;qué otra actitud podia esperarse? ;No es normal que
intenten reconciliarse con su pasado? ;Por qué callaban? Porque
también ellos se sentian culpables. Los herederos de la
Tétergeneration no interpretan el mal como banal. No fue banal para
los alemanes posteriores al acontecimiento, sino que vivieron el dafio
infligido por sus antepasados como una culpa moral. La Zweite
Generation, los hijos de la Guerra, se sienten herederos de la historia
y también herederos de la culpa de sus padres. Pero, en realidad, la
culpa que heredan no es una culpabilidad real, sino simbolica,
patridtica, politica, porque la culpabilidad real tiene que ver con la
responsabilidad personal sobre las acciones. Ellos no cometieron esas
acciones, por lo cual es absurdo asumir que recae sobre ellos una
culpabilidad real”, (Camey 2016, 85-86).

Se debe hacer la diferencia entre la “culpa real” y la “culpa simbdlica”, como
una forma de contener el mal exteriorizado. La primera es la que comenten
las personas dentro de un determinado contexto y circunstancia historica,
la segunda es la asumida por las futuras generaciones que reconocen ese
mal histérico y se comprometen a evitarlo. Pues, en definitiva, el bien y el
mal tiene relacién con la libertad del ser humano.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 39



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

“La libertad, siguiendo a Tomas de Aquino, es hacia donde se rastrea
el mal cometido por el hombre y, por tanto, s6lo de las acciones libres
puede seguirse una responsabilidad. El acto de libertad sé6lo se da en
el ahora, en un instante presente, y por tanto la imputacién de la culpa
s6lo puede llevar a ese instante en el que se puso en juego la libertad.
No puede generar nueva culpabilidad un acto libre que esta en el
pasado”, (Camey 2016, 86).

Por esta razén, concuerdo con Arendt en rechazar la actitud de preocuparse
unicamente por la decencia y la visibilidad de las acciones en la historia.
Pues, en definitiva, el ser humano no tiene la capacidad de contener el mal
por sus propias capacidades. Es aqui en donde surge el punto de vista
cristiano, pues cada accién es unica y a la vez trascendente. “Por eso, incluso
en un caso hipotético imposible en el que no existiera otra persona en el
mundo para contar la historia (...), incluso en ese caso podria plantearse la
pregunta sobre si se esta haciendo el bien o el mal” (Camey 2016, 23). Si
asumimos la dignidad humana expresada biblicamente con la “la imagen y
semejanza de Dios” (Cf. Gn 1,26). “Entonces el ideal moral no tiene que ver
con la practicidad de las acciones ni con su visibilidad en la historia, sino
con el actuar de acuerdo con la propia dignidad, que se deriva a su vez de
la naturaleza humana”. (Idem, Ibidem). La moralidad de una accién radica
en la intencién y en la accién misma, no en sus consecuencias practicas,
que son ademds impredecibles. Por eso, sélo si la historia es un absoluto, si
no hay lugar en el sistema para la trascendencia, sélo bajo ese presupuesto
pueden las acciones quedar subsumidas en la historia.

Dentro del pensamiento cristiano, el juzgar sélo le corresponde a Dios, al
ser humano le ha sido concedido el “perdonar”. Por esta razdn, las acciones
pecaminosas que provocan el mal las realizan las personas, y el juicio moral
lo realiza Dios.

“La visién cristiana presenta al mal como accién personal. Existe la
culpa personal y el mal es el pecado: voluntario, libre y personal. La
responsabilidad es personal y el juicio moral solamente puede hacerlo
Dios para cada persona. El principio de la conciencia estd en la accion
humana y por eso s6lo el hombre como fuente de la accién puede ser

40 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

responsable de ella. No se busca un fin histoérico en si, alumbrado por
los fines personales”, (Camey 2016, 87).

Por esta razon la religion cristiana no se propone con acabar con el mal en
el mundo, ya que éste es una realidad heterénoma, es decir que viene desde
fuera. Sino que lo que propone es acabar con el mal dentro de la persona,
la nueva criatura es aquella que se ha despojado del mal que habita en ella,
porque la salvacion es personal, aunque posea dimensiones colectivas, y
porque el arrepentimiento es personal. C. Camey lo describe con las
siguientes palabras:

“No se tiene el deber de acabar con el mal en el mundo, sino de acabar
con el mal en cada uno. Sélo se es responsable de las propias acciones
personales, pero no de la Historia como tal. El cristianismo cuenta
con que el fin histdrico no es bueno, esto queda patente en la profecia
de Juan. No es tarea de los hombres, sino de Dios. Contribuimos a él
con nuestras acciones, y por eso cada accion es unica y trascendente,
pues contribuye a la tarea de la Redencion”, (Camey 2016, 88).

Cuando Arendt menciona los pocos casos de resistencia que se dieron
durante el juicio, afirma que: “desde un punto de vista politico, nos dice
que, en circunstancias de terror, la mayoria de la gente se doblegara, pero
algunos no se doblegaran”, (Camey 2016, 24). Esto conecta con la idea de
Juan Pablo II de que el limite del mal en la historia es precisamente el bien:
“... el limite impuesto al mal en la historia de Europa precisamente para
mostrar que dicho limite es el bien; el bien divino y humano que se ha
manifestado en la misma historia, en el curso del siglo pasado y también de
muchos milenios”, (Camey 2016, 25). Cada una de estas acciones puede ser
el limite del mal, y con ellas se construye la historia.

A modo de conclusiéon

Para la fe cristiana la historia termina con el surgimiento en plenitud del
Reino de Dios, que lo trae en forma heteronoma Dios. Pero la
responsabilidad del cristiano/a es construir una sociedad que cada dia, se
acerca mas y mas al ideal del Reino de Dios. Por esta razon, cada accién

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 41



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

temporal de un cristiano/a asumido como una nueva creacién (nueva
criatura) debe ser realizada con la conciencia que debe reflejar a Cristo en
todo lo que haga. Con esto queda patente que la autoria de la historia
corresponde a los hombres; con sus acciones buenas y malas, son ellos los
que la construyen. Sin embargo, no buscan cumplir con una tarea histérica,
pues para ellos el fin es extrahistorico, es trascendente a la historia, pues se
trata de la Redencion. C. Camey describe la tarea de asumir y construir la
historia con un corazén abierto a la esperanza, dejando de lado el
pesimismo historico.

“Esto contrasta con la vision de la historia como una “pesada carga”
que hay que llevar a cabo y que el fin de la historia en su plenitud esta
en las manos de los hombres. Solamente quien posee esta vision
puede creer sus acciones personales inutiles ante la tarea historica,
pues si comprendemos la historia como una tarea que estd en las
manos del hombre realizar, cualquier accién individual y sin una
resonancia de cierta magnitud (es decir, acciones que quiza quedan
ocultas a los historiadores y al resto del mundo), son inttiles y
superfluas. En una visién moral e histdrica en la que el objetivo es
cumplir con una misién grandiosa, las acciones personales no tienen
relevancia individual, sino solamente en relaciéon al conjunto o
destino comun”, (Camey 2016, 88).

Dentro del contexto del Reino de Dios, que ya esta irrumpiendo en la
historia, el cristiano/a redimido y convertido en una nueva criatura es
responsable de sus acciones, pues su libertad es asumida como una libertad
solamente para amar y servir (San Agustin). Para un cristiano cada accién
personal, por pequefia que sea, es trascendente y, por tanto, fuera del
tiempo, pero a la vez presente a todo tiempo. “Esto implica que la historia
es guiada por cada accién individual del hombre, sea que se vean o no: estas
acciones realizan la historia”, (Camey 2016, 88).

Respondiendo a nuestra hipoétesis de trabajo, debemos argumentar que el
evento salvifico proveniente del Cristo resucitado posibilita que el ser
humano redimido pueda poner fin al mal interiorizado dentro de él, a
través de la libertad para amar y servir por amor a Dios.

42 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

Bibliografia

ARENDT, Hannah (2006). Eichmann en Jerusalén: un estudio sobre la
banalidad del mal. Ciudad de México: Editorial de Bolsillo.

BARRIGA, Maria Victoria (2024). “Post-liberalismo y nuevos leviatanes”.
Recuperado de https://barroquita.com/2024/02/01/post-liberalismo-
y-nuevos-leviatanes/

CAMEY MARROQUIN, Carmen (2016). El juicio y la banalidad del mal
en Hannah Arendt. Metafisica y persona. Filosofia, conocimiento y
vida, Afio 8, Julio-diciembre 2016, Numero 16: pp. 75-89.

DUDDA, Ricardo (2024). “Algunas reflexiones sobre el futuro del
Capitalismo”. Recuperado de
https://letraslibres.com/politica/algunas-reflexiones-sobre-el-
futuro-del-capitalismo/ 11/03/2024/

ECHEVERRIA, Rafael (1997). El biho de Minerva. Santiago de Chile:
Editorial Sdez JC.

FROMM, Erich (2013). ;Tener o ser? 2° edicion. Ciudad de México:
Editorial Fondo de Cultura Econdmica.

GRAY, John N. (2024). Los nuevos Leviatanes. Pensamientos después del
liberalismo. Ciudad de México: Editorial Sexto Piso.

MEDINA, Jonatan. s.f. Dios y el problema del mal Respondiendo a
Epicuro.  Recuperado de  https://voluntastua.com/dios-y-el-
problema-del-mal/.

MOYA MENA, Sergio (2006). “La exterioridad del mal en Paul Ricoeur”.
San José - Costa Rica, Revista Espiga Nro. 13, Vol.7.

NIETZSCHE, Friedrich (2005). Mds alld del bien y del mal. Madrid: Alianza
Editorial. (Traduccién de Andrés Sanchez Pascual).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 43


https://barroquita.com/2024/02/01/post-liberalismo-y-nuevos-leviatanes/
https://barroquita.com/2024/02/01/post-liberalismo-y-nuevos-leviatanes/
https://voluntastua.com/dios-y-el-problema-del-mal/
https://voluntastua.com/dios-y-el-problema-del-mal/

La interpelacion politica del sufrimiento.../Jaime Alarcén Vejar

POLKINGHORNE, John (2000). Ciencia y Teologia. Una Introduccion.
Santander: Sal Terrae.

RICOEUR, Paul (2004). Finitud y Culpabilidad. Madrid: Ediciones Trotta.

SILVA NEGRETE, Raul (1998). “Ontologia del Lenguaje”. En La politica y
lo politico. CTE/COE., Santiago, Guia n° 7, pp. 1-12.

44 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



CINCO PANES Y DOS PECES
Aportes teoldgicos para la pastoral desde la nifiez'

Elizabeth Salazar Sanzana?

“Hay un muchacho que tiene cinco panes de cebada y dos peces.
Esto es suficiente para todos” (Jn 9,6 TCB).

Resumen

En este trabajo me propongo, desde las meditaciones, vivencias y en
escucha activa, indagar reflexiones teoldgicas que nos ayuden e iluminen
nuestro caminar como iglesia. Queremos recoger los pensamientos que
surgen desde la nifiez y que, debido al adulto-centrismo que nos rige y
modela, hemos despreciado y perdido en el camino. Aspiramos a superar
este paradigma y abrirnos a la comprension infantil de Dios, de la fe y de la
salvacion. Este cambio o giro implica reconocer y valorar a la nifiez como
sujetos plenos, con voz propia, capaces de contribuir al ambito espiritual y
comunitario.

Palabras clave: nifiez, escuela dominical, pan, pastoral, salvacion. Poesia.

Abstrac

In this work I propose, from meditations, experiences and active listening,
to investigate theological reflections that help us and illuminate our journey
as a church. We want to gather the thoughts that arise from childhood and

! La idea central de este texto fue expuesta en clase de teologia contextual para estudiantes de
pregrado de la CTE de Chile el afo 2022 y se compartié en el Nucleo FTL Chile-Rancagua.
2Doctora en ciencias de la Religion por la Universidad Metodista de Sdo Paulo; profesora de Teologia
sistematica en la Comunidad Teolégica Evangélica de Chile; laica de la Iglesia Evangélica
Pentecostal.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 45



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

that, due to the adult-centrism that governs and models us, we have
despised and lost along the way. We aspire to overcome this paradigm and
open ourselves to a childlike understanding of God, faith and salvation.
This change or shift implies recognizing and valuing children as full
subjects, with their own voice, capable of contributing to the spiritual and
communitarian sphere.

Keywords: childhood, Sunday school, bread, pastoral, salvation, poetry.

Introduccion

Hay un canto que dice: “Sefior mio, Jesucristo, hoy bendice este alimento,
cinco panes y dos peces, como all4 en el desierto”, cuya simple melodia nos
ha acompainado desde nuestra primera infancia. En la solemnidad del
momento, cuando el bullicioso acercarse a la mesa alcanzaba su maxima
expresion, este canto nos convocaba y unia como familia, o como iglesia. A
través de este canto-oracion, que aun hoy entonamos, hemos afirmado por
fe, de generacién en generacion, que la bondad de Dios manifestada en las
personas que seguian a Jesus es la misma que experimentamos hoy. Esa
bendicion se revela multiplicando los recursos, moviendo manos generosas
para satisfacer las necesidades del pan diario. Es una fe que, incluso en
tiempo de escasez, espera el compartir generoso y la provision prodigiosa.
A partir de esta melodiosa rememoracion, nos proponemos reflexionar
sobre la teologia y la espiritualidad que emergen de este quehacer teolégico
cotidiano, con un rostro de nifez, de ternura y de identidad
latinoamericana.

Iniciamos este aporte teoldgico reconociendo nuestra limitacion, pues se
trata de un ejercicio reflexivo dificil y complejo. Como sefiala Harold
Segura, esta tarea es ir atras de “una ternura inmensa que humanice la fe y
redima la vida™. Hace algunas décadas estudié formalmente pedagogia,
pero mi vida de fe me condujo al trabajo con nifez desde muy joven, siendo

3 Harold Segura. Una ternura inmensa que humanice Ia fe y redima a Ia vida: esbozos pastorales para
una teologia biblica de la ternura. En: Segura, H y Grellert, A. Ternura. La revolucion pendiente.
Esbozos pastorales para una teologfa de la ternura. Espana: Clie, 2018. p 29.

46 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

consciente de su complejidad y exigencia®. Por ello, al iniciar esta reflexion,
es necesario mencionar dos puntos claves:

- Primero, es fundamental confesar el adulto-centrismo en el que
vivimos, ya que este reconocimiento es un primer paso para abrir un
espacio seguro para “la escucha activa” de la teologia, que surge en el
caminar de la niflez, considerada como sujeto de la teologia’.

- Segundo, reconocer que, aunque la nifiez estd siendo tenida en
cuenta y existen varios aportes que responden a la situaciéon de
vulnerabilidad de la infancia, observamos y discernimos que, en el
ambito eclesial, aiin persisten posturas teoldgicas cuestionables, pues
no consideran al nifio o la nifla como un ser humano pleno, sino mas
bien como un objeto®.

Con esto, me propongo, desde las meditaciones, vivencias y en escucha
activa, indagar reflexiones teologicas que nos ayuden e iluminen nuestro
caminar como iglesia. Queremos recoger los pensamientos que surgen
desde la nifiez y que, debido al adulto-centrismo que nos rige y modela,
hemos despreciado y perdido en el camino. Aspiramos a superar este
paradigma y abrirnos a la comprension infantil de Dios, de la fe y de la
salvacion. Este cambio o giro implica reconocer y valorar a la nifiez como
sujetos plenos, con voz propia, capaces de contribuir al ambito espiritual y
comunitario.

Para esta tarea es fundamental la reconceptualizacion de la nifiez como
sujeto del quehacer teoldgico. Como diria José Miguez Bonino, la niflez

4 Alos 15 afos fui profesora de escuela dominical infantil, pedi ayuda ala Alianza Pro-evangelizacion
del Nino (APEN). Aiios después fui monitora voluntaria de nifiez vulnerable en Chile y Brasil (nifios
de la calle). Trabajé y promovi las Clases Biblicas Visualizadas. También colaboré con la formacion
de docentes de religion en un programa de la CTE de Chile con el CPEIP-Centro de
Perfeccionamiento, Experimentacién e Investigaciones Pedagdgicas del MINEDUC

5 Panotto nos habla de “logica adulto-céntrica”. Cf. Panotto, N. (2016). Juegos que nos hablan de
Dios. Quito: SBU. pp. 13y 19.

6 Nos referimos a esa idea que hay de entretener a la niflez en la iglesia, mientras los adultos estdn en
los momentos considerados “importantes” o, como lo critica Panotto “las cosas serias”. Esta actitud
de desconsideracion se profundiza cuando se envia como gufa de la nifiez al recién llegado, o persona
sin formacién. El movimiento Iglesia con la nifiez esta trabajando en estos ltimos afios en el tema.
Es una valiosa iniciativa de oficinas de Fe y Desarrollo de World Vision en AL.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 47



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

tiene un “rostro de la teologia”, pues la teologia se encarna de manera
distinta seguin las realidades locales. La nifiez, como persona plena, la nifiez
goza de derechos, de intereses propios como ser humano, siendo imagen y
semejanza de Dios. Ademas, se hace necesario un cambio en el lenguaje que
facilite la interaccion con la nifiez y que, en lo posible elimine la asimetria
en la comunicacion. No se trata de ocultarles las grandes interrogantes
biblico-teoldgicas, sino de reconocer que todos y todas estamos ante el
misterio, y de entrar en la dindmica de la espiritualidad que rodea las
vivencias de infantiles, o, como diria Edesio Sanchez, de entrar en el juego:

Eljuego es una actividad esencial que refleja la imagen de Dios en los niilos,
permitiéndoles experimentar la creatividad, la libertad y la alegria que son
inherentes al reino de Dios. A través del juego, los nifios no solo desarrollan
habilidades cognitivas y sociales, sino que también viven una espiritualidad
autentica, marcada por la comunién y el gozo en un contexto seguro y
amoroso’.

N. Panotto, siguiendo a E. Sanchez y recordando la teologia de R. Alves?,
nos dice que la teologia desde la dindmica del juego significa:

Reivindicar aquellas instancias creativas, plural, libres y abiertas que
posee la imaginacion humana y sus experiencias mds cotidianas.
Implica elaborar un discurso teolégico que promueva el ejercicio de
deconstruir los espacios cercenantes y opresivos de nuestro mismo
contexto’.

En esta reflexion, también traigo a la memoria muchas vivencias con la
nifiez, las cuales han enriquecido mi reflexién teoldgica académica y mi
caminar en la fe. Juegos, canciones, dramatizaciones, poesia, manualidades,
y una variedad de sabores, colores y lagrimas. Hacer memoria es
<« » ~ 7 <« 7 » <«
recordar”, como seflala Maria Soave: “hacer volver al corazén”. “La
teologia la hacemos desde el sentir, desde lo que nos habita. La memoria
tiene que ver con la nostalgia de las cosas pasadas que, volviendo al corazoén,

7 Edesio Sanchez (2018). La nifiez en la Biblia y la teologia. Buenos Aires: Editorial Kairos. p. 75
8 Rubem Alves (1982). La teologia como juego. Buenos Aires: La Aurora.
? Nicolds Panotto (2022). Politicas como signo de los tiempos. Santiago: Dia-logos, p. 143

48 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

reavivan el deseo y traen el aroma de la vida futura™®. Es un avivar el
impetu, el deseo de servir, el fuego, la acciéon de Dios-Espiritu, pues esa
reminiscencia ya no es memoria de vida pasada, sino que es memoria
presente y futura que nos conecta a la esperanza. Esa esperanza,
desarrollada por Moltmann, no es solo una expectativa pasiva de lo que
vendrd, sino una fuerza activa que nos impulsa a participar en la
transformacion del mundo, de nuestra sociedad y hacer memoria es
“recordar”, como sefnala Maria Soave: “hacer volver al corazén”. La teologia
la hacemos desde el sentir, desde aquello que nos habita; de nuestra iglesia
aqui y ahora'’,

1. Un quehacer teolégico propio

Uno de los libros importantes en la educacion cristiana en APEN'? era un
llamado “libro sin palabras”, que simulaba un librillo sin frases escritas. Se
ensenaba bajo las llamadas “leyes de salvacion” y tenia una hoja roja, otra
amarilla, una verde, una negra y una blanca. La primera era la blanca y
representaba a Dios, su amor, su creacion y la armonia perfecta. Luego
venia la negra que representaba el pecado, la separacion del ser humano
con Dios. Le seguia la hoja roja, que era Cristo y su sacrificio de redencion.
Después, la verde, que significaba de crecimiento espiritual. La ultima hoja
era la amarilla, que representaba la eternidad y el oro en el cielo. En una
ocasion, en 1985, llegué al campamento® en los suburbios de Santiago,
donde me enviaron a misién con la nifiez del sector. Dejaba algunos
materiales de clases biblicas guardados con la persona que también
custodiaba el unico bano para las familias que vivian en aquel campamento.
Por problemas de transporte, llegué mas tarde de la hora acostumbraba
para el encuentro infantil en un patio abierto. El grupo ya estaba reunido,
y una de las niflas, de no mas de seis afos, estaba imitando la clase y habia
encontrado ese llamativo libro sin palabras. Recuerdo que no la interrumpi

10 M. Soaves (2005) Lunas. Cuentos y encantos del Evangelio. Bilbao: Desclée de Brouwer, p. 81

7. Moltmann (1970). Teologia de la esperanza: Estudios sobre los fundamentos y las implicaciones
de una escatologia cristiana. Espafia: Sigueme.

12 Alianza pro evangelizacién del nifio.

13 Asentamientos informales.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 49



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

y presté atencion a lo que hacia. Con su propia ternura (inolvidable) abri6
el libro y comenzé diciendo, sefialando el color amarillo, que Dios venia de
“mas alla del sol y las estrellas”. Luego, mostrando el verde, dijo que Dios
habia hecho los arboles y todo lo verde para que pudiéramos comer
lechugas, y que habia una linda tierra con arboles donde ibamos vivir.
Cuando abri6 la hoja negra, dijo que “con Dios siempre ibamos a tener
mucho carbon”, y rapidamente agregd, mostrando el rojo: “y vamos a tener
fuego para calentarnos”, para luego cerrar el libro. Una bella lectura, que
hablaba de Dios y de su amor manifestado y reconocido por fe en su
realidad. No habia nada que yo pudiera agregar que les ayudara en ese dia
frio, en medio del tierral y la pobreza que les rodeaba. Su lectura era buena
nueva, era Palabra de Dios, y la guardé en un relato escrito, que comaprti
en clases con Tjeer de Boer', un gran profesor de Educacion Cristiana que
nos hacia motivaba a trabajar la creatividad infantil.

La teologia es lo que reflexionamos sobre la vida cotidiana, lo que provoca
la accion de Dios en cada persona y cdmo el Espiritu nos interpela. Son las
preguntas sin fin que hacemos a Dios y, con sus respuestas, formulamos
mas preguntas. Asi lo manifiestan varios tedlogos y tedlogas, como es P.
Tillich quien plantea que la teologia nos ayuda a expresar y reflexionar
nuestra fe a partir de la revelacion de Dios. Sin embargo, también esta en
ella la constante tension entre la fe y la razén, lo que nos lleva a entender la

<« e 4 3 ,’15
fe como la preocupacion ultima™®.

Todo esto nos indica que requerimos repensar nuestros mecanismos de
construccion teoldgica, para desde alli cuestionar los discursos, forma e
institucionalidad desde los poderes'®.

Como bien nos invita la ronda de Gabriela Mistral, para hacer teologia es
necesario estar en la disposicion abierta, cotidiana, a la propia

' Tjeerd era colaborador ecuménico holandés, que trabajé en Chile y Brasil en aquellos aflos.

15 P. Tillich (1976). Dindmica de la fe. Buenos Aires: La Aurora, pp. 7-10

16 Nicolds Panotto. (2022). Politica como signo de los tiempos. 2a ediciéon ampliada. Santiago: Dia-
logos, 2022. p. 134

50 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

espiritualidad de la ronda, para danzar'’. Asi también recuerdo las palabras
de Lieve Troch:

No es posible pensar la vida cotidiana latinoamericana sin la danza.
Danzar es vivir. Lo cotidiano, el baile, la comida, el placer, todo esta
unido. La religién es vivida, es creada, no con palabras antiguas, no
con conceptos convencionales, pero si en el pluralismo, en lo no
definido, en la perplejidad, en lo maravilloso, lo tremendum et
fascinomun, en la vida preciosa, siempre nueva, como agua pura y
escasa en vasos de barro y en formas diferentes, siempre en cambios
como el flujo de la marea'®.

1.1.- Nidez visible e invisible en la Biblia.

La presencia de la nifiez en la Biblia no puede definirse en una sola imagen.
Por un lado, es significativa; por otro, transgrede su condicién de ser
humano. Encontramos varias miradas hacia la revelacién de Dios con
ternura, compasion y compromiso con la vida y con los diferentes procesos
de los mas débiles. Pensemos en el recuerdo de la niflez en el Primer
Testamento: tenemos al bebé Moisés, Isaac, Ismael, la pequefia Mirian, el
nifio de la viuda de Sarepta, los nifios salvados en la huida a Egipto, Samuel,
el pequenio David, la criada (esclava) de Naaman, entre otras sorprendentes
imagenes de niflez".

En el texto del profeta Oseas vemos la imagen del niflo que necesita leche,
que representa al pueblo en busqueda de Dios. Son imagenes de ternura
propia de Dios ante la nifiez. Asimismo, encontramos al nifio profetizado
en Isafas 9, retomado en el Segundo Testamento, como es el caso de Juan

17 Elizabeth Salazar Sanzana. Dame la mano y danzaremos: la nifiez como desafio teoldgico pastoral.
En: Rodriguez, G. y Segura, H. Dame la mano y danzaremos. La nifiez como desafio teoldgico y
pastoral. Colombia: Celam, SBC, WV, 2014. pp. 56-86.

'8 Lieve Troch (2007). Passos com Paixdo. Uma teologia do dia-a-dia. Sdo Bernardo do Campo:
Nhanduti Ed. p. 13. (traduccion propia).

1 Ejemplo: Salmo 8,2: “De la boca de los pequefios y de los nifios de pecho estableciste fortaleza, a
causa de tus enemigos, para hacer callar al enemigo y al vengativo”.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 51



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

en el vientre de Elizabeth, y el propio Jesus en el vientre de Maria, con José
que lo acoge como padre adoptivo.

No obstante, hay textos muy preocupantes que son parte de los relatos
biblicos. La recurrente frase: “sin contar las mujeres y los nifos” (Ex
12,37)*, que aparece incluso en el

texto paralelo que usamos para esta reflexion (Mt 14,21), nos muestra que
la niflez no era considerada. Aparece en imagenes violentas, como es el
posible sacrificio de Isafas, la sentencia de muerte de los nifios y nifas en
Egipto, o la que genera la huida de Maria, José y el bebé Jests en Palestina.
Esto contrasta con los evangelios y con el Emanuel, que nos remite a
rescatar la imagen de la infancia en Nazaret, Galilea (Lc 4,16). Esta aparente
contradiccion, tiene que ver con el hecho de que la Biblia es testimonio de
fe en su contexto a lo largo de los siglos, lo cual nos remite a diversas
concepciones del ser humano.

Cuando encontramos estos momentos de protagonismo de niflos y nifias
visibles en la biblia, es necesario entender que esta lectura proviene de la
vision profética y escatologica de Reino de Dios, que lo trastoca todo.
“Dejen los nifios que se acerquen a mi” (Mt 19,14), o “colocando a un nifio
en medio”, como criterio y metafora del Reino de Dios, anuncia una nueva
légica de justicia y amor (Mt 18,1-2, Mc 10,15-16 y Lc 18,14-17). La
interpretaciéon comun de estos pasajes, es que la inocencia y pasividad de
los niflos y nifias deben ser imitadas por las personas adultas. Sin embargo,
no se considera el hecho de que la imagen de la nifiez es una manera de
contrastar con la ambicién de los poderosos. Jesus dignifica la niilez,
ubicandola en el centro para reconocer al ser humano independientemente
de sus “obras”, de su hacer y poder. En Mc 9,35-37, los nifios y niflas son
mostrados como sujetos teoldgicos del Reino, y desde esa perspectiva, Jests

2 Como los hijos de Israel que salieron de Egipto, que fueron 600.000, sin contar a los nifios. Ex

12,37.

52 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

define el reino como una realidad que va mas alla de la logica propia de la
tradicion, de la ley dada al pueblo®'.

Enrique Pinedo, hablando de la nifiez en la misién, nos propone la ardua
tarea de corregir nuestras teologias biblicas y nuestra historia. Menciona la
investigacion de Marcia Munguia, quien resume en seis puntos las
perspectivas biblicas y teoldgicas sobre la niflez que histéricamente se ha
abordado de manera errdénea. Estas, dice Pinedo, se relacionan entre si y
han tenido su base biblica-teolégica a lo largo de la historia; son: la niflez
como don de Dios y fuente de gozo; la niflez como criaturas pecadoras y
agentes morales, la nilez como como huérfanos y extranjeros que
necesidad justicia y compasion®. Es decir, pensar en la nifiez en la Biblia y
en la historia es asumir la evidente mirada despectiva y una ausencia de

» o«

interés por la nifiez, tildindolos de “adultos pequerios”, “tabula rasa” o

angeles con bondad innata”, entre tantas otras concepciones alejadas de lo
que nos propone la Palabra de Dios.

1.2. Nifiez como mi projimo

Uno de los puntos que debemos establecer desde el inicio, y que
coincidentemente, compartimos varios te6logos y tedlogas que trabajamos
este tema, es la manera en que la nifiez ha sido despreciada a partir de una
sacralizacién ya mencionada, alejaindola de la maldad y asociandola con
una gran dosis de ingenuidad, santidad, y considerandola el “humano
ideal” frente al pecado del mundo. Harold Segura denomina a esto
infantilismo teoldgico y Pablo hacia referencia a ello en 1Corintios 14,20%.

21 Cf. Movimiento junto por la nifiez y la juventud. Dejen que los nifios vengan a mi. Pistas biblico
teoldgicas para el ministerio con la nifiez y la juventud. En: Panotto. N. (2026). De juegos que hablan
de Dios. Quito: SBU- Ecuador-WV, Apéndice. p. 109s.

22 E. Pinedo. Nifias, nifios y adolescentes:. Agentes activos en la misién de Dios. En: Barreda, J., De
Luca, M. y Sanchez, E. Sigamos a Jests en su reino de vida. Reflexiones teoldgico-pastorales a partir
de CLADE V. San José: La Lampara-FTL, 2014. p. 172

2 “Hermanos no sean como nifios en su modo de razonar. Sean como niflos en cuanto a la malicia,

pero en su modo de razonar actien como gente madura”.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 53



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

No podemos negar que todos albergamos tenemos algo de esta idea;
independientemente de la edad que tengamos, tendemos a sobreproteger a
la niflez, anulando su libertad. Se llega al extremo de creer que en la niflez
no existe discernimiento espiritual, lo cual genera una asimetria que ha
provocado la distorsién entre el cuidado amoroso y el dominio que les
anula como personas, como projimos. Cuando leemos Lucas 18,16-17 “el
que no reciba el reino de Dios como un nifio, de ninguna manera entrard
en éI”, solemos interpretarlo desde una mirada que implica pasividad,
tolerancia ante la autoridad, obediencia, sumision, falta de discernimiento,
ingenuidad y carencia de entendimiento. Se nos olvida que la sumisién a
Dios, TRINO, se realiza bajo los signos del Reino, y en ello esta garantizada
para todo el ser humano la verdad, la justicia y la guia propia del Espiritu
Santo, con su gracia recibida sin mérito alguno. Recibir el Reino como un
nino o nifa esta vinculado a la disposicion de ser receptores de su amor.
Toda vida es un don de Dios; hay una integridad divina en esa creacion,
pues con el aliento de vida (nefet) Dios ha dado a cada persona valor propio
y dignidad. Creemos en la humanidad como imagen y semejanza de Dios,
por lo que también comprendemos que todos y todas, indistintamente de
la edad, somos vasos de barro (2Co 4,7) frente a la gracia divina.

Se debe entender que Jesucristo, nuestro Sefior, es uno, y la iglesia, como
cuerpo, también es una, con la diversidad de los muchos miembros (Ro
12,4). Para Pablo, no hay débiles en el cuerpo, sino que hay algunos
miembros que parecen serlo; no obstante, todos son indispensables (1Co
12,12). Entender la nifiez como projimo implica también atender a la
necesidad de todos y todas en el cuerpo de Cristo, en una interdependencia
y armonia holistica entre todos los miembros del cuerpo.

Pensar en nuestro Dios trino, y en una antropologia relacional que
considera la pluralidad y la equidad en los distintos espacios de
participacion social y eclesial, es fundamental a la hora de entender la nifiez.
Esto supone, como dice Socorro Vivas, que el ser humano puede
entenderse no solo como un ser en relacién con Dios, sino también en
relacién a Dios, como una manera esencial de ser, de la cual deriva toda
semejanza con el Creador. Es decir, todo lo que el ser humano es, a
cualquiera edad, y lo que puede llegar a ser, esta unido a Dios, su Creador.

54 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

Dios no es solo didlogo (comunicacién verbal o palabra compartida
atribuida fundamentalmente al racionamiento del adulto), sino también
comunion: comun- unién con y entre todos y todas. Somos prdjimos
porque somos semejantes y estamos unidos en la diversidad propia de
género, cultura y edad, por el Espiritu.

1.3. Nifiez y Sagradas Escrituras: Leyendo juntos y juntas

Otro elemento que quisiera también mencionar es la superacion de los
modelos pedagdgicos tradicionales, especialmente lo que se ha dado en
nuestras escuelas dominicales y clases de religion. Como decia Alves:
“Educar es enseflar a ver, no ensefiar lo que se ve”™*. Tomar la Biblia y
mostrar que es Palabra de Dios accesible, como testimonio, como verdad
de fe al alcance, que habla del amor de Dios y también muestra nuestros
errores, puede ampliar la mirada mas alld de la simple memorizaciéon de
textos.

La lectura popular de la Biblia, nos llevé a considerar la sagrada escritura
como palabra viva, que establece sintonia con quién la lee. Es aqui donde
entra el empoderamiento de la nifiez. Mesters decia que la Biblia debe ser
leida a partir de la experiencia vivida, que es donde Dios actta. La lectura
popular no es solo un método, sino una practica de fe que se
vive en comunidad™ . Con esto, la lectura biblica infantil debe permitir
interpretaciones (lecturas) que incorporen al nifio o nifla como sujeto. La
inclusion de los nifios y nifias como lectores es una nueva forma de
establecer esa dimension de equidad. No se trata de que el adulto o adulta
sea el centro de poder que dispone incluir, sino que todos y todas, en
equidad, nos presentamos ante la Palabra viva, en oracién, humildad,
dependiendo de la acciéon del Espiritu Santo para que sea palabra viva.

Aqui en Chile, a la edad adulta mayor se le denomina actualmente persona
mayor. Esta sutileza en el lenguaje considera al ser humano en equidad. Lo
mismo sucede con la niflez: cuando se utiliza la metodologia adecuada, nos

24 Rubem Alves (2004). La alegria de ensefiar. Barcelona: Paidos, p. 15
» https://es.scribd.com/document/41623117/Carlos-Mester-Sobre-La-Lectura-Popular-de-La-
Biblia

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 55



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

permite trabajar la Sagrada Escritura en un circulo hermenéutico donde
todos y todas, indistintamente de nuestra condicion y edad, somos sujetos
tocados por la revelacion de Dios. Seremos parte de la Palabra revelada con
distinta profundidad, segtin la voluntad de Dios.

Eso no quita la responsabilidad de los adultos y adultas de acompaiiar esa
nifiez (un ayo-paidagogos). La responsabilidad no debe entenderse como
un derecho de propiedad, sino como parte de relaciones de
interdependencia. De la misma manera que aprendemos a ser madre o
padres, aprendemos a ver a los hijos e hijas con toda su riqueza. Este mismo
ejercicio lo realizan los docentes, abuelos, abuelas, nuestros ancestros,
pastoras y pastores y la luz irradiada de generacion en generacion.

Creo que las nifleces tienen derecho a una educacién que no solo les ensefie
conocimientos académicos, sino también valores éticos, espirituales, que
les permitan vivir en sociedad de manera responsable y solidaria, con
alegria. En este sentido, varios proyectos de ensefianza-aprendizaje
significativo son muy importantes de considerar en las iglesias. Ayudarles
con amor a aprender y desaprender, respetando lo que son, en un entorno
que haga significativo el conocimiento® y lo relacione con sus vidas y
contexto. Esto transformara la mirada hacia la edad adulta en una relacién
de inclusién, ya no basada en “me haré responsable” o “viviré mi vida”, sino
como parte de esa plenitud de vida (siempre aprendiendo y siempre
dependiendo de Dios y su amor). Aqui, merece ser citado nuevamente
Alves, cuando habla del aprendizaje a cualquier edad: "La educacion se
resume en dos palabras: amor y paciencia. Todo lo demas es pérdida de
tiempo"? Si entendiéramos que todos y todas, a cualquier edad,
necesitamos procesos de integracién constante para aprender, tendriamos
espiritualidades mas profundas frente a lo que es la Palabra de Dios, escrita
y revelada en la historia.

Una de las experiencias mas significativas en la lectura de las escrituras con
la nifiez, ha sido la posibilidad de escuchar interpretaciones, que limpian el

% Como “cimiento” para construir sus propios aprendizajes, con sus vivencias, saberes,
espiritualidad.
¥ Rubem Alves (2004). La alegria de ensefiar. Barcelona: Paidés. p. 135

56 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

texto de las lecturas e interpretaciones tradicionales o patriarcales. Al leer
la historia de la nifa, hija de Jairo (Mr 5,21-43), los nifios y nifias
concluyeron que la nifia estaba enojada, porque habia demasiada gente en
su casa y no le prestaban atencion, y que cuando Jesus llegd, le prestd
atenc1on, y saco a la gente molesta de su casa. Al preguntar si Jesus se
equivocé, ya que segun ellos la nina no estaba enferma, algunos se rieron y
me dijeron: “a veces nos hacemos los enfermos para que los grandes hagan
lo que queremos” y, “Jests lo sabia” o “lo adivind altiro (de inmediato)”.
Pocos adultos se fijan en ese detalle de la gente (Mr 5,40), y la actitud de

Jesus, de sacarlos de la casa.

Las reflexiones recogidas del nacimiento de Jests en el pesebre, me han
llevado a rescatar una vision alejada de la tradicional navidad. Para algunas
nifieces, Jesus naci6 bebé porque Dios cred todas las edades, y como ya era
viejo, volvié a la primera edad. Jests naci6 bebé para saber lo que se sentia
y cambiar la historia. Una interpretacion muy especial fue que Jesus fue
nifio porque asi conocié lo que era tener amigos y un hogar. Un nifio
atribuy6 el nacimiento en el pesebre a lo malo del ser humano con la
naturaleza, argumentando que maltratamos a los animales y
contaminamos todo, y que solo los animales merecieron ver al nifio
primero. Otro nifio aseguraba Jests nacié como espia, pobre, para cambiar
el mundo, y que se dio cuenta de que la gente era mala.

La experiencia de lectura de Juan 4, sobre la samaritana y el agua, fue
reflexionada con un grupo de estudiantes de ensefianza basica. La lectura
resulto reveladora al unir el agua viva con el cuidado del agua en el planeta.
La gratuidad y el amor de Dios en su creaciéon nos confronté a la
inmensidad del problema medioanbiental. Esta lectura de nifiez, unida en
la fe, sin pretensiones, gener6 una historia de compromiso y sensibilidad.
Fue un proceso atractivo y ludico, donde fuimos descubriendo la conexién
entre la dignidad humana y la creacién de Dios; la consideracion de la casa
comun que compartimos con los animales y con todo el universo. Esta

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 57



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

experiencia estd documentada en un articulo publicado en el proyecto
mundial de ecodiaconia.?®

2. Teologia de y para la nifiez: un tejido de juego y ternura

La teologia que anunciamos es desde la nifiez y esta centrada en ella. Es por
donde nos movemos siguiendo a Keith White (child theology), en los
escritos de Harold Segura, Nicolas Panotto, las propuestas de Nancy
Cardoso, Edesio Sanchez, Anna Grellert y el maestro Ruben Alves.
Planteamos el tema de una teologia que recogemos por pura gratuidad del
Espiritu, pues es la propia nifiez quien la propone. La recibimos en escucha
activay podemos devolvérsela a la niflez, tal como sucede cuando se recoge
la miel y, en el invierno prolongado, se devuelve algo de ella a los panales.
Una teologia de retroalimentaciéon que surge de la escucha sabia y
respetuosa de la iglesia, como nos recuerda Panotto, implica “un acto de

humildad”.”

Un dia, en la sala de clases, estdbamos trabajando sobre “la oracion”,
vinculdndola a palabras positivas: “Oracién es alegria, amor, paz, oracion
es hablar con Dios”. Entre otras palabras, los nifios y nifias de segundo afio
(ocho afios) asociaban el conversar con Dios. Uno de ellos me dijo que €l
oraba, pero no decia nada. “T{a, yo muevo la boca no mds, pero no digo
ninguna palabra”, y luego agregd: “de la boca salen las palabras, pero yo las
digo en el corazon”. Varios se sintieron identificados, y una nifa dijo: “de
alli salen las oraciones a Dios”. Sonrei aprobando lo dicho, pero en ese
momento fui sorprendida cuando comenzé una cascada de opiniones.
Unaonifia agrego6: “Estoy segura de que a Dios solo le gusta que pensemos
y sofiemos cosas lindas, sin decir nada, ni en el corazén”. Otro nifio dijo:
“tia, las oraciones son dificiles” y afiadié “creo que Dios se aburre de
escucharlas”. Una nifa expresé: “yo no sé como decirle, creo que decirle

2 Version en espaiol de las contribuciones latinoamericanas Cf. E. Salazar Sanzana, “Dame de esa
agua. Reflexiones desde la nifiez sobre el cuidado del agua”. En: Beros, D. y Strizzi, M. Manual
internacional de eco diaconia y cuidado de la creacion. Contribuciones desde América latina y el
Caribe. Buenos Aires: La Aurora, 2022. p. 411

¥ Nicolds Panotto (2016). De juegos que hablan de Dios. Quito: SBU-World Vision. p. 102

58 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

Diosito no le gusta”. También mencionaron que era como “hacerle la pata”
y que decirle “Dios” (a Dios) no le gustaba. Algunos lo llamaban tata,

abuelito, papd, amigo, caballero, Sefior, hermano y padrino. Otros oraban
a Dios en el baiio, le cantaban, bailaban, le contaban chistes, afirmando que
eso hacian en sus iglesias. Asi, iban compartiendo ideas, alejadas de una
oraciéon convencional. Sus sentencias fueron sorprendentes, creativas y
encantadoras. Me recordaron a Raimon Panikkar, cuando habla sobre la
oracién. Lo anoté rdpidamente en mi diario® y busqué la cita del maestro
de la mistica:

Mis oraciones sin vocablos, pero en palabras esta. He dicho Padre y
no Madre, Hijo y no Hija también por seguir la tradicion; pero, s6lo
voces son todas, sin separacion. He dicho también “oracién” por no
romper la costumbre, puesto que de la boca sale, aunque del corazén
procede. Pero tampoco es asi, pues no sabe mi alma qué decir. Yo soy

. . e 31
un espectador de ese reflujo divino cuyo nombre es el amor(...)

En otra oportunidad, uno de los estudiantes de 2o ciclo, al hablar de Dios
como creador, me dijo que €l creia que Dios era como luz y “esa luz la puso
en toda la gente del mundo”. Asegurd, con ejemplos, que él la veia en las
personas, y que a veces eso le hacia confiar o desconfiar. Me afirmé: “todos
la tienen y no todos la descubren”. Siguié su idea: “Hay gente mala porque
no sabe que tiene luz”. “Si alguien se los dijera, se haria bueno. No
tendriamos** los malos que disparan en mi casa y se drogan”. Varios
compartian la misma opinién. Uno de ellos dijo: “Mi papa lleg6 a ser bueno
porque le dijeron que Dios queria que no se curara(emborrachara) masy
ahora sus ojos son buenos, tienen luz”. “Ahora a mi papa le dan trabajo,
porque es bueno”. Otra nifia, con ejemplos, dijo que todos tienen luz, pero
la esconden. Uno de ellos compartié que a su mama le preguntaron si era
evangélica, y ella, aunque no lo es (no va a la Iglesia), afirmé que, es buena
y no sabe que tiene la luz, y que “luego va a ir a la Iglesia”. Fueron muchas

30 Un Diario de experiencias del quehacer teoldgico de nifiez, que he escrito y llenado de muchas
escuchas.

31 Ramon Panikkar (2008). De la mistica. Experiencia plena de la vida. Espafia: Gerber, p. 273

32 P, Tillich (1982). Teologia Sistemdtica. vol. 1, Salamanca: Sigueme. p. 135

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 59



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

las opiniones y ejemplos de una luz que brilla cuando la dejas brillar. Las
diversas manifestaciones de la luz en la frente, en los ojos, en las manos, en
el decir y en el corazoén, llevaron a una gran conversacion, hasta concluir
que “los perritos (que, segun los relatos, ven mas alla de lo normal) saben
cudndo alguien tiene o no tiene alma buena, son como dngeles”.

Mi interaccidn, con la teologia surgida de las nifieces (trabajo diario en un
colegio), me ha llevado a conectarla con exposiciones teoldgicas
sistematizadas, como las de Tillich, Gebara, Moltmann, Solle, Fiorenza,
Ranher, Tamez y tantos grandes sistematicos. Tillich nos remite a la “luz
interior o verdad interior” de los seres humanos, que hoy podriamos llamar
experiencia existencial. Nos dice que la luz interior es la que todos llevamos
dentro de si, porque todos pertenecemos a Dios. Esta luz interior no es
simplemente un sentimiento subjetivo, sino una manifestacion del Ser
Supremo, que ilumina la existencia y proporciona una comprension
profunda de la realidad. Es una forma de experimentar y reconocer la
presencia divina en la vida cotidiana, mas alld de los simbolos y doctrinas
religiosas tradicionales. Es decir, esta experiencia puede llevar a una mayor
autenticidad y profundidad en la vida espiritual y ética de la persona. ;No
es esto lo que mencionaron los nifios y nifias?

Me provoca el acercarme a esta interpretacion de la luz interior en Tillich.
Es una metafora para describir una experiencia profunda y transformadora
de la realidad divina, que revela el fundamento tltimo del ser y proporciona
una comprension mads auténtica y profunda de la existencia. Recordemos
que, para Tillich, la revelaciéon de Dios no se limita a una comprension
intelectual o teoldgica, sino que es una experiencia directa y personal. Los
niflos y niflas, con su capacidad de asombro y apertura, pueden
experimentar la presencia de lo divino de manera auténtica y profunda.
Nada que se los impide.

Sé que estoy en un campo dificil, pues para la mayoria de las iglesias
cristianas, la soteriologia se concentra en la confesion de pecados, el
arrepentimiento y la profesion de fe (Palabra-sacramento). No obstante,
con esto no renunciamos a ella, es parte de este proceso propio de lo visible.
Como Schleiermacher, Kierkegaard o Tillich, también valoramos la pureza

60 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

y simplicidad en la experiencia religiosa, que nos permite incorporarla a
experiencias fundantes de las nifieces en la fe, por ejemplo, lo que sucede
especificamente en iglesias wesleyanas pentecostales.”

Esto me recuerda lo que desarrolla Moltmann sobre el bautismo de
infantes. El dice que, finalmente, mantenerlo o rechazarlo dependerd de lo
que la Iglesia logre captar desde una perspectiva trinitaria en relaciéon con
la persona, independientemente de su edad. El bautismo de infantes nos
dice, es un acontecimiento creador, pero no puede crear nada sin la fe y esta
es propia de Dios. No podemos desarrollar toda la idea, pero nos sentencia:
“La salvacion alcanzada objetivamente por Cristo es atribuida
subjetivamente a través del Espiritu Santo. La salvacién es en si misma algo
espiritual, invisible e interior.”*

Los nifos y las niflas, con su perspectiva (si me permiten la palabra) no
contaminada por las complicaciones de la vida adulta, pueden tener una
relacion mds auténtica, libre y directa con lo divino, con el mysterium. Esta
relacion no estd mediada por dogmas complejos o racionalizaciones, sino
que se basa en una percepcion intuitiva y emocional... Como el ciego: “lo
unico que sé que ahora veo”. Aunque sea dificil de explicar, lo concreto les
ayuda a definir la profundidad del encuentro con las buenas nuevas.

Para Nancy Cardoso®, lo divino se manifiesta en la realidad cotidiana. Los
niflos y nifias, con su capacidad para maravillarse ante las cosas simples y
cotidianas, pueden experimentar la revelacion de Dios en su entorno diario,
ya sea en la naturaleza, en las relaciones con sus seres queridos o en
momentos de juego y descubrimiento. Esto no es propio de seres especiales,
de capacidad intelectual exclusiva, es parte de la vida liviana, sinel peso de
la “adultez” rigida, de la fe dogmatizada como carcel (jaula), de la que habla
Alves.*

3 E. Salazar Sanzana (2000). Experiencias religiosas de mulheres pentecostais chilenas: memdria e
socializagdo. Sdo Bernardo do Campo: UMESP.

3], Moltmann (1978). La Iglesia fuerza del Espiritu. Salamanca: Sigueme. p. 273

% Nancy Cardoso (2018). Profecia Cotidiana e a Religido sem Nome. Sao Paulo: Fonte-Cebi.

3 Rubem Alves (2007). Dogmatismo y Tolerancia. Espafia: El mensajero. p. 63

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 61



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

3.- Aportes para seguir. A modo de conclusion

Ahora les invito, con todos estos elementos expuestos, a que pensemos en
el texto que da el titulo a esta intervenciéon. Cuando se alimentaron las
personas alli donde estaban con el maestro, habia una necesidad que fue
suplida por el poder de Dios, pero fue en ese escenario donde aparece un
nifio o nifla con panesy peces. Es seguro que primero miraron a los adultos,
pero ellos no tenian nada. En los evangelios sindpticos no encontramos
alusion a ese nifio o nifla (maddplov paiddrion/sustantivo neutro), y es
probable que no fuera importante para la comunidad a la que escribian, por
lo que solo Juan lo menciona.

Varias veces se ha dicho que alli hubo una madre o abuela que le preparo
la canasta de provisiones. No son pocas las interpretaciones que se
concentran en destacar a esa figura adulta precavida. No obstante,
nuevamente dirigimos la mirada hacia el adulto previsor y protector.
Incluso, se utiliza este detalle para otorgar protagonismo a la madre o
abuela, reivindicando el papel de la mujer que la narrativa invisibiliza. Sin
embargo, dejemos de lado esta lectura y centrémonos en la nifez.
Volvamos al texto y cuestionemos la mirada adultocéntrico. Nos
encontramos con la limitacién de interpretar solo el milagro, dejando de
lado a los personajes y alejandonos del quehacer teoldgico en clave
pneumatolégica e integradora.

Si hacemos el ejercicio de volver a ese niflo o nifla, nos quedamos con el
hecho de que fue percibido en esa contingencia porque tenia algo que
ofrecer, algo pequeio, en escala era infimo, pero util para la multitud.
Aunque no suplia la necesidad a los ojos de los discipulos, fue visibilizado
ante el maestro, y Juan lo registra. Creemos que es mds que un simple
detalle. Juan habia anunciado la venida de aquel en quien Israel veria
satisfechas sus esperanzas. El término “venir”, de probable connotacién
mesianica, es relevante en la utilizacién de este texto y la inclusién de un
nifio o nifia en el relato.

Es interesante también porque en los sindpticos se conecta el tema de la
alimentacién. Todo comienza porque los discipulos, en su afan, no pueden
comer, y termina con todos saciados en medio de la abundancia de comida

62 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

(v. 42). Este relato nos ilumina para trabajar la teologia y la nifiez, desde lo
que nos ofrece como luz de vida y esperanza en tiempo de desesperanza y
escasez de propuestas teoldgicas creativas y ludicas. Se nos presenta una
teologia que huele a ternura, a creatividad y a felicidad. Es una teologia que
dignifica al ser humano en su diversidad: nifiez, discapacidad, personas
mayores, infantes; parafraseando a Harold Segura, es “una ternura que
humaniza la fe y redime la vida”.

Creo firmemente que la teologia que surge de la nifiez nos permite
incorporar en nuestra teologia académica, limitadas y restringida, el juego,
la ternura, la creatividad y la humildad suficiente para entender que
estamos frente al misterio tremendo, donde hay lugar para las preguntas
sin respuestas y mas dudas que certezas. La tension dialéctica entre la
libertad humana y la soberania de Dios nos permite prestar mas atencién a
la teologia que surge de la reflexion de la nifiez. No se trata de disfrazar a
los niflos y niflas con ropas de adulto para simbolizar el ideal del “cuando
sea grande”, sino de considerar los cinco panes y dos peces que nos ofrecen
aquellos a quienes no solemos considerar iguales en el quehacer teolégico.
La sabiduria de la vida puede, y diria que debe, construir espacios seguros
para que las nifieces se desarrollen segun la voluntad de Dios, sin ser
moldeadas por nuestras mentes restringidas.

Entendiendo estos versiculos de Juan como una invitacion, se nos plantea
la necesidad de trabajar en nuestro desarrollo espiritual frente a la nifiez,
reflexionando sobre lo que sentimos cuando lo éramos. Los elementos
preciosos que descubrimos en la primera infancia y que, con el rigor de la
tradicion y la educacion patriarcal y adultocéntrica, hemos perdido. Lo que
hemos perdido como iglesia al instrumentalizar la infancia, sin considerar
sus panes y peces”. Sin duda, hemos ido perdiendo la dimension de lo que
somos ante lo divino: nada y a la vez todo.

En el libro “Ternura: la revolucién pendiente”, de Harold Segura y Ana
Greller nos advierten, en la introduccién sobre la mediacion pedagdgica,

% PADILLA, Ruth. Del rechazo al abrazo: iglesia, nifiez e inclusién. En: Mons. Rodriguez, G y Segura,
H. Dame la mano y danzaremos. La niflez como desafio teoldgico y pastoral. Colombia: SBC-WV-
CELAM- Pastoral da Crianca. 2014 pp. 74-86

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 63



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

que no podemos olvidar que las emociones, las motivaciones y el placer de
hacer las cosas son lo que nos impulsa a la accién, independientemente de
la edad.’®

Quiero concluir diciendo que las mejores preguntas teologicas las he
escuchado de la nifiez. No han venido de colegas, estudiantes o adultos en
general. Quienes me han impactado en muchas oportunidades han sido los
nifios y nifias de primaria o mis hijas e hijo. Dejemos que el Espiritu Santo
nos sorprenda y nos redarguya por medio de la nifiez y con la nifiez. Es ese
Dios que se hizo nifio por mi... y no dejé de ser Dios. Desde alli me muestra
otro mundo posible cada Navidad, desde esa perspectiva de completa
vulnerabilidad, donde la fragilidad se convierte en fortaleza y me dice: “no
temas”.

3 Harold Segura (2018). Ternura en la revolucion pendiente. En: Segura, H y Grellert, A. Ternura.
La revolucion pendiente. Esbozos pastorales para una teologia de la ternura. Espana: Clie; PADILLA,
Ruth. Del rechazo al abrazo: iglesia, nifiez e inclusion. En: Mons. Rodriguez, G y Segura, H. Dame la
mano y danzaremos. La niflez como desafio teoldgico y pastoral. Colombia: SBC-WV-CELAM-
Pastoral da Crianca, 2014. pp. 74-86

64 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

Bibliografia

ALVES, Rubem (2007). Dogmatismo y tolerancia. Espaia: El mensajero.
ALVES, Rubem (2004). La alegria de ensefiar. Barcelona: Paidos.

CARDOSO, Nancy (2018). Profecia Cotidiana e a religido sem nome. Sao
Paulo: Fonte-Cebi.

GEBARA, Ivone (1994). El rostro nuevo de Dios una reconstruccién de los
significados trinitarios. México: Dabar.

MOLTMANN, Jurgen (1978). La Iglesia fuerza del Espiritu. Salamanca:
Sigueme.

PANIKKAR, Ramon (2008). De la mistica. Experiencia plena de la vida.
Espafia: Gerber.

PANOTTO, NICOLAS (2019). De juegos que hablan de Dios: Hacia una
teologia desde la nifiez latinoamericana. Quito: Sociedad Biblica
Unida Ecuador/W. Vision.

PANOTTO, Nicolas (2022). Politica como signo de los tiempos. 2a ed.
ampliada. Santiago: Poliedro/Dia-logos, 2022

PINEDO, Enrique. Nifias, nifios y adolescentes. Agentes activos en la
mision de Dios. En: BARREDA, ].J., DeLUCA, My SANCHEZ, E.
Sigamos a Jesus en su reino de vida. Reflexiones teolégico pastorales
a partir de CLADE V. San José: Lampara-FTL, 2014.

SALAZAR SANZANA, Elizabeth (2000). Experiencias religiosas de
mulheres pentecostais chilenas: memdria e socializagdo. Sao
Bernardo do Campo: Universidade Metodista de Sao Paulo.

SALAZAR SANZANA, Elizabeth (2014). Dame la mano y danzaremos. En:
Mons. Rodriguez, G y Segura, H. Dame la mano y danzaremos. La

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 65



Cinco panes y dos peces. Aportes teologicos.../Elizabeth Salazar Sanzana

nifiez como desafio teoldgico y pastoral. Colombia: SBC-WV-
CELAM-Pastoral da Crianca. pp. 56-73.

SALAZAR SANZANA, Elizabeth (2023). Teson, ternura y transgresion. En
Biblia y Teologia Hoy. No 5. Espafia: CLIE-SBE-Papiro. pp. 56-79

SANCHEZ, Edesio (2014). El juego y la teologia de la celebracion desde la
infancia. En: Mons. Rodriguez, G y Segura, H. Dame la mano y
danzaremos. La nifiez como desafio teoldgico y pastoral. Colombia:
SBC-WV- CELAM-Pastoral da Crianca. pp. 142-182.

SANCHEZ, Edesio (2018). La nifiez en la Biblia y la teologia. Buenos Aires:
Editorial Kairos.

SEGURA, Harold & GRELER, Ana (1976). Ternura en la revoluciéon
pendiente. Espafia: CLIE.

TILLICH, Paul (1976). La Dindmica de la fe. Buenos Aires: La Aurora.

66 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



;ES LA BIBLIA UN INSTRUMENTO DE DOMINACION O DE
LIBERACION?!
Reflexiones para una hermenéutica liberadora

Miguel Angel Ulloa Moscoso?

“Quien se siente portador de la verdad no tolera
otra verdad; su destino es la intolerancia; la
intolerancia trae desprecio; el desprecio engendra
agresividad; la agresividad ocasiona la guerra para
exterminar, al contrario” (Leonardo Boff).

Sintesis

Desde la época de la Reforma, la interpretacion de la Biblia dentro de la
tradicion evangélica ha resultado controversial. Esto se debe tanto a las
diferentes corrientes teologicas que surgieron del movimiento inicial,
como a la promocién del sacerdocio universal de los creyentes y la libre
interpretacion de las Escrituras. Este origen ha generado, dentro de las
diversas tradiciones evangélicas, una amplia gama de métodos
hermenéuticos y corrientes de interpretacion biblica.

Estos elementos han sido puestos en “sospecha” por la teologia liberal y
dialéctica europea, pero también por la teologia latinoamericana, la cual
propone una nueva lectura biblica que parte desde la realidad y la
sospecha. No es menor el aporte que realizan en este dmbito las teologias

! Extracto de la Tesis de Magister en Ciencias de la Religion: ;Es la Biblia un instrumento de
dominacién o de liberacién?: La interpretacion de la Biblia dentro de la Iglesia Metodista de Chile:
Universidad Catélica de Temuco, septiembre, 2024.

% Magister en Ciencias de la Religion por la Universidad Catélica de Temuco; Licenciado en
Estudios Teolégicos, Biblicos y Didlogo Ecuménico por la Pontificia Universidad Catélica de
Valparaiso; Licenciado en Teologia por la Comunidad Teolégica Evangélica de Chile, donde
también es docente del Area de Teologia Prictica; pastor metodista.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 67



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

feministas, en particular aquellas reflexiones que identifican la presencia
de “patrones de dominacién” en el ejercicio hermenéutico. Estos patrones,
en muchos casos, han conducido a interpretaciones del texto biblico
segregadoras y opresivas.

Por otro lado, las tedlogas y tedlogos que cuestionan hermenéuticas
tradicionales plantean la necesidad de una hermenéutica liberadora, que
pueda convertirse en un instrumento de emancipacidn. Este analisis se
sostiene al poner en relieve los diversos métodos hermenéuticos y
teologicos, como los elementos ideoldgicos y culturales que permean la
interpretacion de la Biblia.

El articulo concluye con una propuesta de interpretacion biblica basada
en la clave evangélica del relato del Buen Samaritano.

Palabras claves: Hermenéutica, métodos hermenéuticos, teologia
latinoamericana, sospecha hermenéutica.

Consideraciones historicas

La tradicion evangélica pone como su centro teoldgico el concepto de «la
Palabra». Los reformadores declararon la Sola Escritura como uno de sus
énfasis, y pusieron su interés en la traduccidn, distribucion, enseiianza y
predicacion de ésta, convirtiéndose todo ello, en una de las caracteristicas
de este movimiento. Los catecismos protestantes comenzaron a definir la
Iglesia como el lugar donde se proclama la “pura Palabra de Dios”
(Confesion de Augsburgo, Catecismo de Lutero, Institucion de la religion
cristiana, Articulos de fe de la tradicion anglicana, etc.) y esto, unido al
énfasis teoldgico del real sacerdocio de los creyentes, propicio la libre
interpretacion, generando diferentes movimientos; diversas corrientes
teologicas, y con ello, una pluralidad de énfasis doctrinales vy
hermenéuticos.

Posteriormente, el movimiento de la Reforma muté a los Estados Unidos,
captando nuevas influencias y matices, ejemplo de esto, fue lo que
acontecio en el siglo XX, donde observamos que, mientras algunas
denominaciones evangélicas se comprometian con los derechos civiles de

68 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

trabajadores, esclavos, mujeres y cuestiones raciales, en lo que se defini6
como un “Evangelio social”, otros se demarcaron, en una postura
conservadora, vinculada a partidos politicos de la misma linea, que ponian
en tension una teologia mas ortodoxa con aquellas que respondian al
contexto social. Surge dentro de los circulos conservadores el libro: “Las
cosas fundamentales”, un manifiesto antimodernista, que dio origen al
movimiento “fundamentalista”, que ponia como énfasis cinco puntos,
entre ellos la inerrancia de la Biblia.

Inversamente, las teologias definidas como “teologias liberales”, y
. <« . L4 » 4
posteriormente, “de la liberacién”, nacidas en el contexto europeo,
norteamericano, africano y asiatico, comenzaron a abrir la posibilidad de
nuevas hermenéuticas, que también incidieron en América Latina, dando
origen a la teologia latinoamericana. Esta introdujo elementos de las
ciencias sociales como claves de interpretacion, y dio prioridad a la
contextualizacién en el quehacer teoldgico.

Teologicamente hablando, en Estados Unidos, es época de tensiones. Justo
L. Gonzales define este momento con las siguientes caracteristicas: “la
empresa teologica protestante se fragmentd, dando lugar a docenas de
escuelas diferentes, muchas de las cuales no fueron sino relimpagos
pasajeros. Unos hablaban de la "muerte de Dios"; otros se preocupaban
por el secularismo creciente; otros afirmaban que ese secularismo era una
gran oportunidad y accién de Dios; otros trataban de desarrollar una
nueva teologia sobre la base de la "filosofia del proceso"; otros reproducian
en términos norteamericanos algo muy parecido a la "teologia de la
esperanza” de Moltmann. Entre los varones blancos, algunos comenzaban
a buscar nuevas luces en las teologias negras, feministas, o de liberacion
latinoamericana™.

3 Justo Gonzélez (2009). Historia del cristianismo. Miami: UNILIT. p. 547

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 69



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Nuevos métodos de interpretacion biblica

El “Circulo hermenéutico” tiene su origen en la figura de Friedrich
Schleiermacher (1768-1834), filésofo y tedlogo protestante europeo,
denominado como el padre de la teologia protestante moderna y de la
teologia liberal. A ¢él se le reconoce como el iniciador de la teoria
hermenéutica, en el contexto de la ilustracion y el romanticismo,
escenario que propicid la aparicion de lo que se denominé liberalismo
teologico, tanto en Europa como en Norte América. La obra de
Schleiermacher titulada: “Sobre la religion”, resulté ser un texto clave para
generar el rechazo de los circulos teoldgicos conservadores,
especificamente, sobre sus planteamientos sobre la critica biblica. Este
hito se sitia como el surgimiento del fundamentalismo evangélico
moderno.

La teoria hermenéutica planteada por Schleiermacher responde a la
tension multidisciplinaria en la que se encontraba, especificamente, en su
formacién como fildsofo, tedlogo y exegeta del Nuevo Testamento,
tilélogo, y estudioso de los didlogos de Platon. Seran estas corrientes las
que le llevaran a plantear una metodologia alternativa donde reconocera
la premisa de que, para interpretar el texto es necesario entender el
discurso del otro y por ende su pensamiento®.

La propuesta de Schleiermacher plantea que el énfasis esta puesto en la
interaccion entre la interpretacion psicoldgica del autor, especificamente,
en el plano de lo exegético y, en un segundo estadio, la comprension de la
lengua desde lo filoldgico. Primero, el elemento esencial es lo psicoldgico,
y segundo, lo gramatical, donde este ejercicio es el punto de partida de la
hermenéutica y la mezcla de ambos elementos se convierte en el “arte de
la comprension™. Se debe clarificar que estos dos no transitan de forma
separada, ni paralela, sino, mas bien, interactiian de forma dialéctica en
una compresion circular.

4 Op. Cit. Gloria Bosch (2022). Teoria hermenéutica completa de F. Schleiermacher Palma:
Universidad de Salamanca, p. 740
5 Richard Palmer (2002. ;Qué es la hermenéutica? Madrid: Arco libros. p. 113

70 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Estos elementos evidencian dos caracteristicas y objetivos de la
hermenéutica. La primera, responde al elemento de la experiencia mental
del autor del texto, y la segunda, a la reconstrucciéon historica y
adivinatoria, objetiva y subjetiva de una expresién determinada®. Lo que
Schleiermacher resumio en la idea de que la comprension es una cuestién
en parte comparativa, en parte intuitiva y adivinatoria, y que la
caracteristica esencial del “Circulo hermenéutico” radica en el elemento
intuitivo.

Este método tuvo relacién directa con las teologias de la liberacién
surgidas en diferentes lugares del mundo. En el caso particular de América
Latina, esta influencia se plasmo en los exponentes de la teologia de la
liberacion latinoamericana, esto se debi6 a que gran parte de los tedlogos
latinoamericanos fueron formados en escuelas teoldgicas europeas, en las
corrientes teologicas denominadas como “teologias progresistas”, que se
caracterizaban, como lo define Juan José Tamayo, por los avances en la
investigacion exegética; la liberacion del dogmatismo y de la ortodoxia
abstracta; la preocupacion por dar sentido a una fe que parecia carecer de
él; el redescubrimiento de las mediaciones sociopoliticas de la fe, con el
consiguiente esfuerzo por superar actitudes privatizadoras del
cristianismo, la recuperacion de la memoria peligrosa y la subversiva de la
tradicion judeo-cristiana, que pone en marcha un proceso de
transformacidn social, etc.’

Estos énfasis tienen estrecha relacion con el contexto que se vivia en
América Latina en los ailos sesenta, especificamente, por los aires que traia
el Concilio Vaticano II, donde se proponia una renovacién doctrinal,
institucional y pastoral; por otro lado, las consecuencias que trajo la
Revoluciéon Cubana y las condiciones socioeconémicas marcadas por la
pobreza, la miseria, la injusticia y las desigualdades.

José Miguez Bonino, desde la tradicién evangélica, identifica que esta
teologia, sin embargo, no ha nacido aisladamente. Propone que, esta se

¢ Richard Palmer (2002). p. 117
7 Juan J. Tamayo (1987). La teologia progresista europea ante la teologia de la liberacion. Madrid:
S/1 p. 110

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 71



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

edifica sobre la renovacion biblica y teoldgica europea de las ultimas
décadas, tanto catdlica romana como protestante. Los tedlogos
latinoamericanos mas conocidos como, Rubén Alves, Gustavo Gutiérrez,
Juan Luis Segundo, Hugo Assmann, Julio de Santa Ana y muchos otros,
corresponden a personas profundamente versadas en la tradicién
teologica europea y norteamericana y en constante didlogo con ella®.

Otro detalle no menor, es que la teologia latinoamericana transita con
énfasis comunes entre el catolicismo romano y el protestantismo,
especificamente, por la teologia conciliar y post conciliar del Concilio
Vaticano I, y en el caso protestante, la influencia de la teologia dialéctica
barthiana y post barthiana. Aun asi, los tedlogos de la liberacion
identificaran distancias con la teologia europea. Clédovis Boff mencionara
que existen diferencias historicas, sociales, y religiosas entre ambas
teologias’, mientras que, Juan José Tamayo dira que, en el caso europeo,
la forma de aproximarse a la realidad estd mediada por la cultura, la
filosofia y la teologia, mientras que, en América Latina es desde el
sufrimiento y la miseria de los pueblos latinoamericanos... La primera,
enmarcada por la razén y el dogmatismo, y la segunda, por su énfasis en
la transformacion y la realidad™.

Bajo la misma logica, Gustavo Gutiérrez presentard una distincion en
relacion a los interlocutores de ambas teologias. En el caso de la teologia
europea progresista él identifica que esta es realizada por un burgués no
creyente, ateo y escéptico, de espiritu moderno y de ideologia liberal, cuyo
sujeto es la clase burguesa''. Mientras que, en su reverso, la teologia de la
liberacion son las mayorias oprimidas de América latina: Los “Cristos
azotados™: clases explotadas, culturas despreciadas, razas marginadas'?.

Una de las caracteristicas de la teologia de la liberacién es la dimensién
ecuménica que esta tenfa. Mientras en el lado catolico transitaban las ideas
de Gustavo Gutiérrez, Juan Luis Segundo, Hugo Assmann o Leonardo

8 José Miguez (1978). La fe en bisqueda de eficacia. Salamanca: Sigueme, pp. 85-86
? Juan J. Tamayo (1987). pp. 107-109

" Juan J. Tamayo (1987) p. 110

' Juan J. Tamayo (1987) p. 111

12 Juan J. Tamayo (1987) p. 112

72 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Boff, ya existian te6logos protestantes que hacian circular sus reflexiones
en el movimiento que se conocié como “Iglesia y Sociedad en América
Latina” (ISAL), que desde la Revista “Cristianismo y Sociedad” (1963-
1973) trazaron los primeros esbozos de la teologia de la liberacion en los
circulos protestantes, cuyos exponentes fueron: Rubén Alves, Julio de
Santa Ana, Emilio Castro, José Miguez Bonino, Richard Shaull, entre
otros.

La teologia latinoamericana, en sintesis, ofrecia como esquema
conceptual:

VER Analisis Socio analisis
JUZGAR Interpretacion Hermenéutica
ACTUAR Accién Practica

Juan Luis Segundo, en su obra: “Liberaciéon de la teologia” (1975),
comienza planteando el contenido de la teologia de la liberacién, que
responde a ser una critica a: el acento existente en la salvaciéon individual
y extraterrena, definiendo que constituye una deformacién del mensaje de
Jesus, que mas bien, estaba interesado en una liberacion integral del
hombre, liberacién que actia ya en el proceso histérico y con medios
historicos; y, que la Iglesia no posee una eficacia magica para la salvacion,
sino elementos liberadores en fe y liturgia, y que su triunfo no ha de ser
considerado numérico o cuantitativo, sino funcional, en la medida en que
esos elementos influyan poderosamente en la historia humana®.

De ahi que planteara que es necesario pensar en una “nueva metodologia
teoldgica”, que salga de los medios tradicionales de hacer teologia, donde
la diferencia fundamental entre un “te6logo académico” y un “te6logo de
laliberacién”, radica en que este ultimo se ve obligado a cada paso a poner
juntas las disciplinas que le abren al pasado ylas disciplinas que le explican

13 Juan L. Segundo (1975). Liberacién de la teologia. Buenos Aires: Carlos Lohlé, p. 8

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 73



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

el presente, y ello en la elaboracion de la teologia, esto es, en un intento de
interpretar la palabra de Dios dirigida a nosotros hoy y aqui'.

Al definir el circulo hermenéutico, plantea que una primera definicion,
tomando sus propias palabras, es: el continuo cambio en nuestra
interpretacion de la Biblia en funcién de nuestros continuos cambios de
nuestra realidad presente, tanto individual como social. Hermenéutica
significa interpretacion. Y el caracter circular de dicha interpretacion va
en que cada nueva realidad obliga a interpretar de nuevo la revelacion de
Dios, a cambiar con ella la realidad y, por ende, a volver a interpretar...y
asi sucesivamente'

Ademas, identifica que, son necesarias dos condiciones para lograr este
circulo hermenéutico en la teologia: lo primero, es que las preguntas que
surgen del presente sean tan ricas, generales y basicas, que nos obliguen a
cambiar nuestras concepciones acostumbradas de la vida, de la muerte,
del conocimiento, de la sociedad, de la politica y del mundo en general'
y, lo segundo, si la teologia llega a suponer que es capaz de responder a las
nuevas preguntas sin cambiar su acostumbrada interpretacion de las
Escrituras, por lo pronto termina el circulo hermenéutico’’.

Segun la propuesta de Juan Luis Segundo, se hace “decisivo” para generar
una nueva interpretacion biblica:

Sospecha
Ideolégica

Realidad

Nueva
Interpretacion
Biblica

Nueva Sospecha

Hermenéutica 4  Exegética

" Juan L. Segundo (1975) p.
' Juan L. Segundo (1975) p. 12
16 Juan L. Segundo (1975)
17 Juan L. Segundo (1975).

74 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Una hermenéutica sanadora y liberadora

Otro elemento de referencia lo entregan las teologias feministas que
invitaban a reflexionar sobre “los patrones de dominacion” contenidos en
los textos e interpretaciones de la Biblia, e identificar estas “estructuras”
presentes en la explotacion, marginacién, imperialismo cultural, violencia
sistémica, silenciamiento, y menosprecio, donde, como lo define Schiissler
Fiorenza, a la hermenéutica biblica le corresponde la tarea de transformar
la interpretacion biblica, asi como los marcos hermenéuticos de
dominacién de occidente'®.

Siguiendo la propuesta de la autora, se desafia y propone que: la teologia
debe ser capaz de interpretar la opresion, violencia, lagrimas, solidaridad,
alegria... que motiven a la liberacién y sanacion”. De ahi, surge la
necesidad de un cambio de presupuestos y objetivos de interpretacion,
escuchando las voces oprimidas y marginadas, especificamente, mujeres,
migrantes, y disidencias sexuales.

Paralelamente, se hace necesario identificar lo que se ha denominado
como las “luchas hermenéuticas”, donde los sectores conservadores
intentan validar las lecturas y hermenéuticas estrictas frente a aquellas
interpretaciones que pretenden responder a los contextos, esto también
responde a la polaridad ideoldgica existente. Otro elemento, es lo que se
ha denominado como “lectura dominante de Biblia”, en la que, algunas
tradiciones han logrado, por su arraigo, generar una hegemonia que
impide establecer otras lecturas. Con respecto a esto, las tedlogas
feministas han invitado a reflexionar sobre “los patrones y estructuras de
dominacién” que han servido para establecer jerarquias y prejuicios,
capturar mentalidades, generar diferentes dindmicas de poder, consagrar
desigualdades y establecer discursos sacralizados.

También, se hace necesario identificar como la interpretacion biblica
puede ser hoy un elemento de transformacién y de concientizacion, como
lo propone Schiissler Fiorenza cuando dice que la Biblia es un arma de
emancipacion... y un recurso inspirador para las luchas... y que, a la tarea

18 Elisabeth Schiissler Fiorenza (2001). Los caminos de la sabiduria. Santander: Sal Terrae, p. 123
19 Elisabeth Schiissler Fiorenza (2001). p. 63

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 75



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

hermenéutica... le corresponde transformar la interpretacion biblica, asi
como los marcos hermenéuticos idealistas, las practicas individualistas y
las relaciones socio politicas de dominacién que caracterizan el modo en
que se lleva a cabo en occidente®. Desde este angulo, se propone un
“cuddruple cambio”: primero, un cambio en los presupuestos y objetivos
de la interpretacion; segundo, un cambio metodoldgico y epistemologico;
tercero, un cambio de conciencia individual y colectiva; y cuarto, un
cambio en las instituciones socio- eclesiales y en las formaciones religioso-
culturales®'.

La apariciéon de diferentes voces disidentes, que han argumentado en
contra de las epistemologias y hermenéuticas tradicionales, han generado
una critica a la interpretacion de la Biblia y la hermenéutica tradicional,
dando espacio a hermenéuticas indigenas, negras, interculturales,
ecoldgicas, queer, etc.

Mediaciones

Es necesario comenzar identificando cémo la interpretacion de los textos
biblicos, y las diferentes narrativas religiosas, han invisibilizado,
silenciado, discriminado y excluido. Esto, como se menciono
anteriormente, ha primado dentro de sectores evangélicos que podemos
clasificar como “conservadores”. Por otro lado, también dentro del
catolicismo, desde inicios del siglo XX, se hace evidente esta misma
tendencia al condenar el “modernismo” (lenguaje comun con los grupos
evangélicos mas radicales), tendencia tangible en las intervenciones de Pio
X, en 1907, en su enciclica: “Sobre las doctrinas de los modernistas”.

De ahi, que debemos identificar que la problematica hermenéutica esta
mediada por:

2 Elisabeth Schiissler Fiorenza (2001). p. 124
2! Elisabeth Schiissler Fiorenza (2001). p. 125

76 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Interpretacion

(es)

/ N

Cultura Teologia
(as) (as)

AN /

Ideologia

(as)

Interpretacion - Métodos hermenéuticos: precisamente, identificando la
diversidad de métodos hermenéuticos, podemos hablar de una pluralidad
de interpretaciones y acercamientos al relato biblico, desde perspectivas
que transitan entre las mds conservadoras a las mas liberales. Se
identifican, algunos métodos mas tradicionales, como el intuitivo, el
dogmatico, el literalista y el alegérico. Otros mas cientificos, como la
critica biblica y el método histdrico-critico, y otros mas contemporaneos,
como son los que consideran la relaciéon Biblia-lingiiistica, la
contextualizacién, la relectura, la hermenéutica de la sospecha, entre
otros.

Ante esta pluralidad, N. Miguez identifica que, la tarea de comprender e
interpretar los mensajes que recibimos forma parte de nuestra condicién
humana, desde que el lenguaje, en sus diversas formas, nos dio la
posibilidad de ir mas alld de las conductas meramente intuitivas, de
nombrar, invocar deidades y otros humanos, de pensar y organizar
socialmente, de proyectar ideas y transformar la realidad. Es decir, crear
cultura, hacernos humanos. Desgraciadamente, también sirvié para
establecer jerarquias y prejuicios, dispositivos que capturan mentalidades,
generar distintas formas de poder, consagrar desigualdades, en suma, de
construir hegemonias®.

22 Néstor Miguez (2022). Nuevas aproximaciones al texto biblico. Buenos Aires: La Aurora, p.7

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 77



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Clave teoldégica: Las hermenéuticas contextuales, nos invitan a
reconstruir los textos biblicos, en base a métodos de interpretacion
“encarnados”, tomando como referencia el concepto teoldgico de la
encarnacion, especificamente, en la persona de Jesus encarnado
(ekenosen, vaciado), que invite a redescubrir los nuevos rostros de los
oprimidos, identificando estos como una opcidn teoldgica; para
reconstruir discursos y desarrollar nuevos.

Teologia - Métodos teoldgicos: es necesario identificar como se han
construido discursos y practicas eclesiales que han sostenido “doctrinas”
en base a interpretaciones excluyentes, segregadoras y discriminadoras,
que han generado imaginarios culturales, praxis sociales, y roles
institucionales, avalados por una plataforma teoldgica. Los tedlogos
contextuales mencionan la necesidad de hacer una “relectura” de aquellas
referencias dogmaticas que resultan ser lenguajes sacralizados, estaticos e
inamovibles, en los que la tradicién resultara ser una desconexién con las
realidades actuales. Surge la necesidad de recuperar el espiritu de la
teologia de la liberacion, que promovia la urgencia de establecer un
“nuevo paradigma teoldgico”, e incluso una nueva teologia.

Clave teoldgica: Esta teologia recoge las figuras biblicas de la
experiencia del Exodo y la liberacion del pueblo de Israel. Después de
siglos, esas "esclavitudes” se vislumbran en modelos, ideologias, e
interpretaciones biblicas, que esclavizan a las personas. Por otro lado,
los tedlogos liberales europeos, al hablar de una teologia dialéctica,
ponen en cuestionamiento la tradicién, e incorporan el contexto como
parte del método teoldgico, en ambos casos, en contraste con la
presencia de una teologia esclavizante y no abierta al didlogo.

Ideologia - Elementos ideoldgicos: existe una serie de conceptos que se
entre cruzan. Primero, lo que estd relacionado con la necesidad de
descifrar aquellas estructuras que se vinculan al poder, la ideologia y el
lenguaje. Ante esto, surge dentro de interpretacion biblica la critica
ideoldgica, que en palabras de Hans de Wit, es como se expresan las

78 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

relaciones de poder en el lenguaje, tanto en los textos mismos, como a
través de la interpretacion de los lectores y lectoras®.

Hans de Wit plantea que, esta critica ideoldgica, se sostiene en el
presupuesto de que: todo proceso de comprensidn, consciente o
inconscientemente, esta guiado por intereses*, de manera que surge la
necesidad de descolonizar el proceso de lectura de la Biblia e identificar
cdmo existe una interpretacion dominante del texto biblico. Se suma que,
durante las dltimas décadas, han surgido con fuerza diferentes
movimientos fundamentalistas que proponen una lectura literal de los
textos, desechando completamente los métodos de interpretaciéon y la
necesidad de contextualizar los relatos. Este fundamentalismo, en
palabras de L. Boff, se manifiesta como quien se siente portador de la
verdad y no tolera otra verdad; su destino es la intolerancia; la intolerancia
trae desprecio; el desprecio engendra agresividad; y la agresividad
ocasiona la guerra para exterminar, al contrario®

Clave teologica: Se hace evidente la necesidad de generar una teologia
desde la alteridad. Dios es otro, un totalmente otro, diran los te6logos
dogmaticos. Esta dimensiéon de la divinidad generara la necesidad de
repensar la hermenéutica desde la diferencia, la alteridad, y la
multiplicidad. Aun mas, entre esos otros, conviven quienes estan en los
margenes de la sociedad y de la moralidad. Esto tiene mucho sentido
con la practica de Jesus, quien pone en el centro a las personas, antes
que el cumplimiento de la ley y los ritos, pues la clave hermenéutica
venia a ser el anuncio del Reino de Dios desde el amor, la misericordia,
la apertura, el didlogo, el encuentro, y la ruptura de las estructuras
religiosas.

Cultura - Elementos culturales: Es necesario identificar como la cultura
moderna entra en tensidon con la posmodernidad, poniendo en crisis lo
que se define como zonas culturales: la tradicional, la moderna y la
posmoderna, donde la teologia y la interpretacion biblica también tienen

2 Hans de Wit (2002). En la dispersion el texto es patria. San José: UBL, p. 405
24 Hans de Wit (2002). p. 402
% Leonardo Boff (2003). Fundamentalismo. Santander: Sal Terrae, p. 25

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 79



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

su espacio. Sergio Silva, refiriéndose a la teologia y el entorno cultural
establece que: la cultura influye muy decisivamente en la forma en que en
el grupo se adoptaran las acciones tendientes a dar respuesta a los desafios
que tiene que enfrentar®, él resumird este acto diciendo que existe una
accion formadora de la cultura en los grupos humanos, donde va
aconteciendo un didlogo que va construyendo ciertos patrones, ya sea en
el lenguaje, los gestos corporales, como también en los simbolos
colectivos.

Clave teolodgica: La clave del Evangelio y la propuesta de una cultura
cristiana sobre el amor y la misericordia invita a generar una tension
dentro de la Iglesia, entre la lectura literalista del relato biblico y la praxis
liberadora de Jesus. Entra en juego el valor que tiene la palabra escrita,
definida como "Texto Sagrado", la ortodoxia, y las ensefianzas, practicas,
y acciones de Jesus: la ortopraxis. Esto invita a identificar los discursos
que se sostienen sobre hermenéuticas esclavizantes, que construyen una
religiosidad segregadora, discriminadora y excluyente, y dar paso, a
recuperar la figura del Jesus historico y del origen del movimiento
cristiano. El retorno al Jesus del Evangelio, a la Palabra encarnada, y salir
del dogmatismo de la Palabra de Dios como un absoluto que, en muchos
casos, no da espacio a la hermenéutica, la contextualizacién y a un
didlogo con la cultura, observando esta ultima como un “espacio
teologico” y no una amenaza.

En resumen:

Métodos Métodos Elementos Elementos
hermenéuticos teologicos ideolégicos culturales
« Tradicionales + Teologias « Ideologias + Tradicional
» Cientificos tradicionales opresoras. * Moderna
« Contemporaneos | « Teologias + Ideologias + Posmoderna
contextuales liberadoras.
Hermenéuticas Relectura biblica | Critica Dialogo con la
contextuales y teoldgica ideoldgica. posmodernidad
Encarnacion Liberacion Alteridad Evangelio

26

Sergio Silva (2023). Teologia fundamental: un esbozo. Santiago: Ediciones UC. p. 37

80 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales




Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Una hermenéutica al modelo del buen samaritano

No hace falta ser especialista en teologia para identificar que muchos
discursos religiosos y las interpretaciones que se hacen de las Escrituras
estan impregnados de una conceptualizacion segregadora, excluyente,
discriminatoria y en muchos casos opresiva. Diversos grupos
histéricamente marginados —como las mujeres, los nifios, los migrantes
y las diversidades sexuales, entre otros sectores— son victimas de
mensajes religiosos cargados de condena y segregacion.

Como un camino alternativo para la interpretacion biblica desde un plano
pastoral, la iglesia tiene el desafio de inspirarse en el Evangelio para
practicar una “hermenéutica de la misericordia”, tal como lo presenta la
parabola del Buen Samaritano (Lc 10,25-37), ante la urgencia de nuevas
miradas ante las propuestas hermenéuticas que han reforzado la exclusion
y han legitimado la desigualdad bajo argumentos supuestamente biblicos
y teoldgicos. Surge la necesidad de una hermenéutica que abrace el
mensaje original del Evangelio que es: dar buenas nuevas a los pobres...
sanar a los quebrantados de corazon... pregonar libertad a los cautivos...
vista a los ciegos... poner en libertad a los oprimidos... predicar el ano
agradable del Senor. (Lc 4,18-19).

La parabola del Buen Samaritano nos sirve de modelo hermenéutico para
proponer una interpretacion biblica desde la clave de la misericordia. Una
“hermenéutica de la misericordia” comienza siendo sensible ante quienes
encontramos en nuestro caminar diario, especialmente aquellos que yacen
heridos al borde del camino, desconocidos para nosotros, como fue el caso
del hombre que estaba tirado en el camino en la pardbola. Pero también,
al mismo tiempo, el texto nos confronta con nuestras propias
interpretaciones, que muchas veces son indiferentes a la realidad y al
sufrimiento, como lo fueron las actitudes del sacerdote y del levita en la
narracion.

Las claves para leer e interpretar la Biblia desde esta dptica nos invitan a
tomar el ejemplo del samaritano: acercarse a la persona herida, mirarla
con amor y compasion, curar y vendar sus heridas. Una interpretacién
biblica cercana a quienes sufren nos permitira aproximarnos a diversas

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 81



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

realidades. Desde la escucha, esta cercania nos hara mas sensibles y nos
movilizard a interpretar las Escrituras desde otra perspectiva, desde “los
ojos del corazén”, como propone Antoine de Saint-Exupéry en “El
Principito”. Pero para que esto sea posible, es necesario abrir el corazén; y
cuando eso ocurre, se genera escucha, didlogo y aprendizaje, donde en este
ir y venir el didlogo con la realidad nos permite desarrollar una
hermenéutica contextual y pertinente a las realidades actuales.

Francisco, en su exhortacion apostolica “Christus Vivit”, dedicada a la
juventud, menciona: “Por eso se debe privilegiar el idioma de la
proximidad, el lenguaje del amor desinteresado, relacional y existencial,
que toca el corazon, llega a la vida, despierta esperanzas y deseos... Es
necesario acercarse con la gramatica del amor™.

El Buen Samaritano actia con empatia, compasion y amor, que lo llevan
a mirar, acompaiar y tocar la realidad. Esto nos desafia a una exegesis que
no solo se limite al plano de lo textual, sino que también se involucre con
la realidad e incite a una transformacioén social. Sin embargo, para que esto
acontezca, debemos permitir que la gracia de Dios y el Espiritu Santo nos
inspiren hacia una conversion del corazon y de la mente, para hacer una
lectura biblica que cure, que abrace y que transforme.

# Christus vivit, p. 211

82 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

Bibliografia

BOSCH, Gloria (2022). Teoria hermenéutica completa de F.
Schleiermacher. Palma. Salamanca: Universidad Pontificia de
Salamanca.

BOFF, Clédovis (1998). Teoria del método teoldgico. Ciudad de México:
DABAR.

BOFF, Leonardo (2003). Fundamentalismo. Santander: Sal Terrae.

DE WIT, Hans (2002). En la dispersion el texto es patria: Introduccion a
la hermenéutica cldsica, moderna y posmoderna. San José:
Ediciones UBL.

GEBARA, Ivone (1994). El rostro nuevo de Dios. Ciudad de México:
DABAR.

GEBARA, Ivone (2008). Compartir los panes: cristianismo, teologia y
teologia feminista. Montevideo: Doble Clic.

GONZALEZ, Justo (2209). Historia del cristianismo. Miami: UNILIT.

(2010). Historia del pensamiento cristiano. Barcelona:

CLIE.

GUTIERREZ, Gustavo (1978). Teologia de la liberacién. Salamanca:
Sigueme.

FRANCISCO (2019). Exhortacién apostélica: Christus vivit. Madrid:
Ediciones Palabra.

MIGUEZ, José (1977). La fe en busqueda de eficacia. Salamanca: Sigueme.

MIGUEZ, Néstor (2022). Nuevas aproximaciones al texto biblico:
Meétodos exegéticos y hermenéutica en el siglo XX. Buenos Aires: La
Aurora.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 83



Es la Biblia un instrumento de dominacién o.../Miguel Angel Ulloa Moscoso

PALMER, Richard (2002). ;Qué es la hermenéutica? Madrid: Arco Libros.

RAMIREZ, Dagoberto (2002). Hermenéutica biblica. Santiago: CTE de
Chile.

SCHUSSLER Fiorenza (2001). Los caminos de la sabiduria: Una
introduccién a la interpretacion feminista de la biblia. Santander:
Sal Terrae.

SEIBERT, Ute (2020). Espacios abiertos: Caminos de la teologia feminista.
Santiago: Ediciones Forja.

SEGUNDO, Juan Luis (1975). Liberacién de la teologia. Buenos Aires:
Carlos Lohlé.

SILVA, Sergio (2023). Teologia Fundamental: un esbozo. Santiago de
Chile: Ediciones UC.

TAMAYO, Juan (2009). Fundamentalismo y didlogo entre las religiones.
Madrid: Trotta.

(1978). La teologia progresista europea ante la teologia de la
liberacién. Madrid: S/I.

VARIOS AUTORES (1977). Del cielo a Ia tierra: Una antologia de teologia
feminista. Santiago: Sello Azul.

VILLANUEVA, Carlos (2028). Hermenéutica. Barcelona: CLIE.

84 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



VINCULOS ENTRE LOS RELATOS DE LA CREACION DEL
GENESIS CON EL PROLOGO, PASION Y RESURRECCION DEL
EVANGELIOS DE SAN JUAN

Lorena Jeldres Mendoza' - Juan Esteban Trujillo M.?

Resumen

Este texto busca enriquecer los estudios sobre el Evangelio de Juan,
enfatizando la conexién que pueden tener algunas narrativas del Cuarto
Evangelio con los relatos de creacion en el Génesis, particularmente en los
capitulos 1y 2. Ademas, se propone abordar el tema desde la perspectiva
de la academia hispanohablante para descubrir elementos presentes en el
texto biblico que contribuyan a una comprensién mdas amplia de la
dimensidn cristologica de la comunidad Joanica.

A través de este enfoque, se pretende examinar como el evangelista, al
meditar sobre el Antiguo Testamento, actualiza los relatos del prélogo, la
pasion y la resurreccion a la luz de la Persona de Cristo, iluminando asi a
la iglesia contemporanea de la misma manera que iluminé a sus primeros
destinatarios.

Palabras clave: creacién en el génesis, Evangelio de Juan, cristologia
Joanica, prologo, pasion y resurreccion.

! Licenciada en Estudios Teoldgicos, Biblicos y Didlogo Ecuménico por la Pontificia Universidad
Catolica de Valparaiso (PUCV); Diplomada en Exégesis Biblica por la Universidad Catolica de la
Santisima Concepcion (UCSC); Licenciada y Bachiller en Teologia por la Comunidad Teolégica
Evangélica de Chile.

2 Ingeniero Civil Industrial por la Universidad Tecnolégica Metropolitana (UTEM); Magister en
Direccién Financiera por la Universidad Diego Portales; Licenciado en Estudios Teologicos,
Biblicos y Didlogo Ecuménico por la Pontificia Universidad Catélica de Valparaiso (PUCV);
Diplomado en Exégesis Biblica por la Universidad Catélica de la Santisima Concepcién (UCSC);
Licenciado y Bachiller en Teologia por la Comunidad Teolégica Evangélica de Chile, pastor en
Comunidad Amor Compasivo.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 85



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

Abstract

This text seeks to enrich the studies on the Gospel of John, emphasizing
the connection that certain narratives of the Fourth Gospel may have with
the creation accounts in Genesis, particularly in chapters 1 and 2.
Furthermore, it proposes to address the topic from the perspective of the
Spanish-speaking academic community in order to uncover elements
present in the biblical text that contribute to a broader understanding of
the Christological dimension of the Johannine community.

Through this approach, the aim is to examine how the evangelist, by
reflecting on the Old Testament, updates the narratives of the prologue,
passion, and resurrection in light of the Person of Christ, thus illuminating
the contemporary church in the same way it illuminated its original
recipients.

Keywords: creation in Genesis, Gospel of John, Johannine Christology,
prologue, passion, and resurrection.

Introduccion

En el ambito de la Teologia Biblica, el Evangelio de Juan ha sido objeto de
una amplia investigacion; sin embargo, el estudio de las conexiones entre
algunas narrativas de este evangelio y los relatos de la Creacién en el
Génesis ha sido escaso. Por ello, queremos indagar si realmente existen
tales vinculos y responder a la pregunta: ;Qué tipos de conexiones se han
desarrollado entre los relatos de la creacion del Génesis y el Evangelio
segun Juan?

Este articulo busca analizar los vinculos entre los relatos de la creacion del
Génesis y el Prologo, la Pasion y la Resurreccion del Evangelio de Juan,
presentando diferentes propuestas teologicas al respecto.

La primera secciéon establece las bases de nuestro estudio, donde
analizamos las conexiones teoldgicas entre los dos primeros capitulos de
Génesis y el Prélogo, la Pasion y la Resurreccién del Evangelio. Las
pericopas a examinar en este articulo son las siguientes: el primer relato
de creacién (Gen 1,1-2,4a), el segundo relato (Gen 2,4b-25), el Prélogo (Jn

86 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldogicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

1,1-18), y los relatos de la Pasion (Jn 19,28-42) y Resurreccién (Jn 20,1-
22).

La Teologia Biblica es un vehiculo que nos lleva a circular entre el Antiguo
y el Nuevo Testamento, con un enfoque particular en la Teologia de la
Creacion. Esta perspectiva revela a Jesis como el Logos, la Palabra
presente en la creacion original, y su papel activo en el mundo. Sefialamos
alianzas y conexiones que se desarrollardn a lo largo de este articulo,
mostrando cdmo Jesus es la culminacién de la creacién divina.

En la segunda seccién, analizamos cémo el Evangelio de Juan utiliza
elementos y simbolismos de la tradicion yahvista de la creacion en Génesis
para desarrollar los relatos de la Pasion y Resurreccion. Examinamos
referencias a la creaciéon en estos relatos y proporcionamos claves
hermenéuticas para una comprension mas profunda. Buscamos asi
enriquecer la percepcion de la obra de Jesucristo, mostrando su
significado restaurador en conexién con el acto creador de Dios en el
Génesis. Presentaremos cdmo el evangelista describe a Jesus como "el
jardinero"y, posteriormente, "Creador y dador del Espiritu".

En la tercera seccion nos enfocamos en el Prélogo del Evangelio de Juan'y
los relatos de la creacion en Génesis. Abordamos diversas perspectivas
sobre el origen del Prélogo y discutimos su posible influencia litargica.

Analizamos también el inicio del Evangelio de Juan, que comparte
palabras con el Génesis, y la ausencia de un equivalente directo al séptimo
dia, destacando la perspectiva del evangelista sobre la consumacion a
través de Jesus. En la seccion sobre la tradicion de la 'Sabiduria’, revisamos
paralelismos literarios, explorando la relacion entre Luz y oscuridad a la
luz de Juan 1,4-9.

Finalmente, abordamos la relacion entre el Prologo y el relato sacerdotal
del Génesis a través de Ev apyxf] (en el principio).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 87



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

1. Conexiones teoldgicas entre los dos primeros capitulos del Génesis
y el prologo, pasion y resurreccion del Cuarto Evangelio.

1.1 Relatos de la creacidon del Génesis

Para iniciar nuestro andlisis, es crucial abordar los relatos de la creacién
del Génesis, que se encuentran en los capitulos 1,1 al 2,25. Segun los
eruditos del Antiguo Testamento, existen dos tradiciones distintas en
estos capitulos, identificadas por el aleman Julius Wellhausen quien a fines
del siglo XIX distingue tres documentos que, al fusionarse, formaron el
Pentateuco: el documento yahvista, el Deuteronomio y un documento
sacerdotal.

La hipdtesis de Wellhausen, aunque controvertida, influyé en el desarrollo
de la investigacion biblica. En el siglo XX, tedlogos como Hermann
Gunkel y Albrecht Alt desarrollaron esta teoria, afiadiendo una
perspectiva sobre las tradiciones orales previas al registro escrito.

a) Primer relato de la creaciéon

Este relato, ubicado en Génesis 1,1-2,4a, se atribuye a la tradicién
sacerdotal y presenta la creacién de Dios a través de una serie de actos
divinos en seis dias, culminando en el descanso divino el séptimo dia.
Aqui, hombres y mujeres son creados a la imagen de Dios (Genl,27),
destacando una igualdad en dignidad humana, que contrasta con la
mitologia babilénica de la época.

La tradicion sacerdotal no solo establece la dignidad del ser humano, sino
también su responsabilidad como mayordomo de la creacién. La
sexualidad se celebra y es vinculada a la procreacion y al cuidado de la
creacion divina.

b) Segundo relato de la creacion

En Génesis 2,4b-25, este segundo relato, atribuido a la tradicion yahvista,
presenta la creacion de Adan antes que de Eva. Dios forma a Adan del

88 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldogicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

polvo y le insufla aliento de vida. Este relato muestra una relaciéon mas
antropomorfica de Dios, quien actda como un jardinero. Aqui, el ser
humano es visto no solo como guardian de la creacion, sino como co-
creador junto a Dios.

En este contexto agricola, el ser humano colabora en el cultivo de la tierra
y la produccion de alimentos. La relacién de Adan con los animales ilustra
su papel activo en la creacion. Este relato se vincula con el Evangelio de
Juan, ya que ambos presentan una dimension creativa que se refleja en sus
narrativas.

1.2 Conexiones teologicas entre Génesis y el Evangelio de San Juan

Los relatos de la creacion en los dos primeros capitulos de Génesis
establecen un marco que invita a considerar el evangelio de Juan a la luz
del inicio de la creacion, comenzando con el término griego Ev apyxfj que
se encuentra en la Septuaginta. Esta estructura permite una lectura que
evoca imagenes y simbolos que enriquecen nuestra comprensiéon del
mensaje de Jesus a lo largo del cuarto Evangelio.

A medida que la Teologia Biblica evoluciond, se dividi6 en teologias del
Antiguo y Nuevo Testamento, lo que permitié una exploracién mas
profunda de la relacién entre ambos. Autores como Gerard Von Rad y
Rudolf Bultmann contribuyeron a esta drea, enfatizando la continuidad
teoldgica entre los testamentos en el contexto de la revelacion de
Jesucristo.

1.2.1 La Teologia de la Creacién como vinculo entre Génesis y el
Evangelio de Juan

La Teologia Biblica de la Creacion se ocupa de como los autores sagrados
concibieron a Dios en el contexto de los relatos de creacion en Génesis.
Estos textos presentan a Dios como el creador que forma los cielos y la
tierra mediante su palabra, y quien otorga vida al ser humano al “soplar
en sus narices aliento de vida” (Gen 2,7).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 89



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

El Evangelio de San Juan menciona que “la Palabra era Dios” (Jn 1,1),
conectando a Jesus con la creacién misma, actuando como el Logos, la
fuerza creadora. Esta continuidad se refleja en como Jesus realiza acciones
creadoras durante su ministerio y se manifiesta en su resurreccion, que es
interpretada como una nueva creacion.

La resurreccion de Jests no solo es central en el pensamiento juanino, sino
que es considerada el punto en el que el creador y la nueva creacion se
unen. Esto establece a Jesus resucitado como el primogénito de una nueva
humanidad, ofreciendo a los creyentes la promesa de participar en esta
nueva creacion.

En resumen, las conexiones entre los relatos de la creacion del Génesis y
el evangelio de Juan son profundas, reflejando un tema que se extiende
desde el comienzo hasta el final del Cuarto Evangelio, donde el Logos se
manifiesta a lo largo de toda la narrativa.

2. Relacién de los textos de la creacion del Génesis con la pasion y
resurreccion de Jesus en el Evangelio de Juan

2.1 Relacidn entre los relatos de la creacion en el Génesis y la Pasion y
Resurrecciéon de Cristo en el Cuarto Evangelio

El evangelista Juan desarrolla una relacién profunda entre los relatos de la
creacion en el Libro de Génesis y la Pasion y Resurreccion de Cristo en su
evangelio. Si bien se basa principalmente en el relato yahvista de la
creacién presente en Génesis 2,4b-25, también establece un orden de
presentacion que respeta el primer relato de la tradicion sacerdotal. Este
enfoque permite a Juan utilizar un rico simbolismo para crear conexiones
textuales que resaltan que la obra redentora de Jests es una nueva creacion
que refleja el acto creador de Dios.

Las alusiones a los primeros capitulos del Génesis en el Evangelio de Juan
sugieren que el tema de la creacidn estd presente desde el inicio hasta
culmen de la narrativa, lo que también proporciona una clave
hermenéutica esencial para interpretar el ministerio de Jesus. Desde el

90 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldogicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

principio, Juan establece un paralelismo con las primeras palabras de la
Tora, indicando que su evangelio puede entenderse como una "nueva

n

Tord".

2.2 El tema de la creacion en la Pasion y Resurreccion de Cristo

El tedlogo Moore (2013) argumenta que el tema de la creaciéon es
fundamental en la narrativa del Cuarto Evangelio y actia como un
armazén para su estructura. En la Pasidn, las palabras de Jesus
"consumado es" (Jn 19,30) evocan la plenitud de la creacion divina que
culmina en el Génesis, donde se indica que "asi quedaron terminados los
cielos y la tierra" (Gen 2,1). La cronologia del evangelio destaca que Jesus
muere un viernes, descansando en su tumba durante el sdbado, para
resucitar el primer dia de la semana, lo que simboliza un nuevo comienzo
de la creacion.

Al igual que Dios descansé después de completar su obra en el séptimo
dia, Jesus descansa en la tumba el sabado, cumpliendo asi su misién. La
resurreccion se presenta como el inicio de una nueva creacion. Ruiz de la
Penia (1996) senala que la apertura del costado de Cristo, el nuevo Adan,
refleja el origen de la humanidad de Adan, sugiriendo una continuidad
entre los relatos.

2.3 La creacion, la Resurreccién de Cristo y la figura del jardinero.

En la narrativa de la Resurreccién, Juan utiliza la palabra griega 6
knmovpog (el jardinero”) cuando Maria Magdalena confunde a Jesus
resucitado con un jardinero. Moore (2013) interpreta este simbolismo
como una conexidon profunda con el Jardin del Edén, ilustrando las
intenciones teoldgicas del evangelista de restaurar el paraiso a través de
Cristo. El uso del término "jardinero” en la narrativa también se remonta
a la funcion de Jestis como el nuevo Adén, quien mantiene la creacion.

Los vinculos entre el jardin mencionados en el Evangelio de Juan y el
Jardin del Edén se evidencian a lo largo de la narrativa. Los Padres de la

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales 91



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

Iglesia, asi como eruditos modernos, han reconocido estas conexiones
entre Génesis y el Evangelio de Juan, sugiriendo que la cruz puede estar
asociada con el Paraiso. El jardin, como un lugar sagrado, se convierte en
el escenario de los dltimos eventos de Jesus: su arresto, crucifixion y
sepultura.

La semantica del jardin (xfjmog/kepos) se utiliza en tres ocasiones
diferentes en el Cuarto Evangelio, senalando la singularidad de este
concepto en el contexto de la crucifixion y resurreccion. Esto refuerza la
idea de que todos estos eventos ocurren en un jardin, un lugar que lleva
implicita la restauracion y la nueva creacion.

El uso del término "jardinero” evoca el proceso creativo que se origin6 en
el Edén, donde Jesus no solo actiia como creador, sino también como
cuidador de la creacién. Este simbolismo permite a los lectores visualizar
a Jesus en un rol renovador, donde la tarea de mantener la creacion se
convierte en un espacio de encuentro y alegria para la humanidad
redimida.

2.4 Creador y dador del Espiritu

En Juan 20,22, el evangelista establece una conexion entre su relato de la
Resurreccién y el segundo relato de la creaciéon en Génesis 2,7. Este
vinculo refleja la relacién entre Dios, quien "sopld” aliento de vida en
Adan, y Jests, que "sopla” sobre sus discipulos para conferirles el Espiritu.
Este paralelismo multiplica el papel del ser humano, no solo como creado,
sino como co-creador junto a Dios.

La resurreccion de Jesus lo presenta en una funcién superior a la de Adan.
A través de su acto, Jests se convierte en el agente que insufla vida (en
hebreo ruaj) a los que lo rodean, invitando a la humanidad a renacer y a
vivir en conexiéon con lo divino. Juan utiliza el verbo griego
éupuodw/emfusao en este contexto (el evangelista es el inico autor que lo
utiliza en todo en Nuevo Testamento), un término que ya aparecia en el
relato de la creacion de la Septuaginta y que aqui cobra un significado
renovador. Esta accién de soplar sobre los apostoles es vista como el

92 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldogicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

climax del Cuarto Evangelio, resaltando la idea de una re-creacién o
renovacion de la humanidad a través de Jesus.

Kubis (2021), afirma que el uso del soplo por parte de Dios durante la
creacion y el de Jesus en la Resurreccion son eventos tinicos que aportan
a la identidad de Jestis como creador. Mateos y Barreto (2019) posicionan
este pasaje dentro del marco de “La nueva Pascua” y “la nueva Creacién”,
consolidando la idea de una comunidad formada en torno a Jesus, que
tiene la mision de comunicar vida a otros. Ellos sugieren que el Evangelio
de Juan esta imbuido en los ciclos teologicos de creacion y éxodo del
Antiguo Testamento, reflejando cdmo la obra de Jests transforma la
historia.

Carlos Sosa (2016), también apoya esta conexion, mencionando que el
relato de la creacién es un texto judio antiguo que establece a Jestis como
un ser con identidad divina sin desdibujar la del Padre. La idea de que el
soplo de Jests suscite una nueva comunidad lista para continuar con su
obra es un concepto presente en otros te6logos como Guijarro y Leon-
Dufour, quienes ven en el uso del término éuguodw un claro recuerdo del
acto creador de Génesis.

Beutler (2016), relaciona el soplo de Jests también con Ezequiel 37,9,
sugiriendo que ambos soplos cargan significados que conectan la creacién
original con una nueva creacion a través de Jests. Garcia-Moreno (2006)
resalta que el acto de Jesus insuflando el Espiritu sobre los apdstoles
simboliza una renovacién coésmica, donde el Espiritu se convierte en el
halito divino que da vida, comenzando por el ser humano.

El pasaje de Juan 20,22 establece una profunda relaciéon entre la
Resurreccion de Jesus y el acto creador en el Génesis. Esta conexion no
solo refuerza el rol de Jesus como el nuevo Adén y creador, sino que
también invita a los creyentes a ver su resurreccién como una
inauguracion de una nueva realidad para la humanidad, donde el Espiritu
que se comunica a través de El otorga una nueva vida y propésito en la
existencia cristiana.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 93



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

3. Analisis de la relacion entre los relatos de la creacion del Génesis y
el prologo del Evangelio Segun Juan.

3.1 El origen del Pro6logo Joanico

El origen del Prélogo Jodnico genera amplia discusion y varias posturas
entre los tedlogos. André Feuillet compara el Prélogo con el himno
cristolégico en la epistola a los Colosenses, sugiriendo que ambas
influencias provienen de la liturgia del cristianismo primitivo. Sin
embargo, concluye que el caso del Prologo es méas complejo (1968, citado
en Garcia-Moreno, 2018). Rudolf Bultmann, por su parte, considera que
el Prélogo es un texto tnico que sirvié como una "apertura” para el Cuarto
Evangelio, redactado inicialmente como un himno de accién de gracias
para Juan el Bautista, que luego evolucioné hacia un himno cristologico.
Esta vision es cuestionada por Rudolf Schnackenburg, quien afirma que el
himno del Logos tiene mayor afinidad con el pensamiento judeocristiano
primitivo que con el gndstico (1980, citado en Garcia-Moreno, 2018).

Alfred Wikenhauser sostiene que el autor del Prélogo fue el evangelista
Juan, aunque sugiere que lo compuso inicialmente de forma
independiente antes de integrarlo en el evangelio con algunas
modificaciones (1948, citado en Garcia-Moreno, 2018). Algunos Padres
de la Iglesia mencionan himnos cristologicos desde la era apostdlica, y
Ernst Kdsemann rechaza la atribucién de un cardcter precristiano al
himno, viéndolo mds bien como una introduccién pedagodgica a la
contemplacion teoldgica de Jesucristo (1957, citado en Garcia-Moreno,
2018).

Las opiniones sobre el origen y finalidad del Prologo son diversas,
reflejando la complejidad del tema y la dificultad de alcanzar un consenso.
Garcia-Moreno (2018) seniala que la nocion de Logos se nutre de la
tradicion religiosa judia, ampliada por el mensaje evangélico. Es probable
que el Prélogo haya sido redactado inicialmente para la liturgia de la
comunidad de Juan y luego incorporado al evangelio, resumido en tres
premisas fundamentales: la revelacion del Padre, la respuesta humana y la

94 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

salvacion a quienes crean en Jesus (Panimolle 1985, citado en Garcia-
Moreno, 2018).

3.2 Analisis del prélogo de Juan a la luz de la exégesis judia de Génesis

Un andlisis de la estructura sintactica del Prélogo del Evangelio de Juan
revela un patrén de tipo A, B, C/ C, B, A, similar a los encontrados en
otros escritos judios y en el Targum de Jerusalén. Este patron sugiere que
el evangelista modificé y amplié un texto fuente, utilizando la retdrica
hebrea-judia. El te6logo André Feuillet compara el Prologo con el himno
cristologico de la epistola a los Colosenses, indicando una influencia de la
liturgia del cristianismo primitivo (1968, citado en Garcia-Moreno, 2018).
Por otro lado, Bultmann ve el Prologo como un texto original que actud
como apertura del Cuarto Evangelio, inicialmente concebido como un
himno de accién de gracias por Juan el Bautista.

Rudolf Schnackenburg refuta la nociéon de que el himno al Logos
pertenece al pensamiento gnostico y argumenta su afinidad con el
pensamiento judeocristiano primitivo. Alfred Wikenhauser sostiene que
el autor del Prologo es Juan, quien compuso este texto para introducir su
evangelio. En el contexto de estos debates, Pagels (1999) menciona que el
autor de Juan se dirige no solo a judios y paganos, sino también a
cristianos, enfatizando que la luz habita en el Logos y se revela a través de
la encarnaciéon de Cristo. Esto lleva a lo que ella denomina "las tres
negaciones" en el Prélogo: la incapacidad de las tinieblas para comprender
la luz, la falta de reconocimiento de los seres humanos ante la luz y el
rechazo de esta por parte de "los suyos".

Juan presenta un primer acto que describe la revelacion del Logos desde
la creacion hasta la llegada de Juan el Bautista, y un segundo acto que
establece el Logos, en forma humana, en el mundo. Esto contrasta con
visiones anteriores que afirmaban que la luz divina siempre habia sido
reconocida. Filén de Alejandria, por ejemplo, utilizaba la luz como
simbolo de Dios. Sin embargo, el Prologo de Juan afirma que la luz
encontrd oposicion y rechazo.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 95



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

La tedloga Mary Coloe (1997) sefiala que el Prélogo de Juan comienza con
"en el principio”, similar al Génesis, y esta estructurado en tres estrofas,
subrayando el tema de la luz. Los Targumes, especialmente el Targum
Neofiti, presentan la idea de la "Memra" (Palabra) de Dios, un concepto
que podria haber influido en la conceptualizacion joanica del Logos como
agente creador. La Memra destaca la manifestacién de Dios en el mundo
y se asocia con la Sabiduria, reflejando una teologia similar a la de los
Proverbios.

Sila comunidad joanica estaba familiarizada con estos Targumes, habrian
proporcionado un contexto para la idea del Logos como agente creador
en el evangelio de Juan. Al incorporar la narrativa de la creacion, el autor
del Prélogo introduce al Logos como el principio activo en la creacion del
mundo, fundamentando asi su proposito teoldgico en la revelacion de
Jesucristo.

3.3 Una relectura del Génesis en el Prélogo del Cuarto Evangelio

El tedlogo aleman Rudolf Bultmann, en su ensayo de 1923, explord la
relacion entre el Prélogo del Evangelio de Juan y el Génesis, proponiendo
que el Prologo es una composicion unitaria que incluye elementos de la
tradicion de la Sabiduria. Bultmann sugirié que el evangelista utiliz6
tradiciones de la Sabiduria y la exégesis judia para enmarcar el "Logos" en
el contexto de la creacidn. Sin embargo, argument6 que no era probable
que el "Logos" sustituyera a "Sophia” (Sabiduria) en su relacién con
Génesis 1.

Bultmann también destaca los escritos de Filon de Alejandria, quien en su
judaismo helenistico interpret6 la Sabiduria como un mediador entre
Dios y la creacion. Aunque no afirma que el Prélogo dependa
directamente de Filon, si establece una conexién entre el Logos y la
Sabiduria en la literatura sapiencial. Esta superposicion permite a
Bultmann centrar la discusion en cémo las tradiciones de la luz y la
oscuridad influyen en la interpretacién de Juan 1,4-9. Para él, el Prélogo
refleja la lucha entre la luz y la oscuridad, ideologia que se desarrolla, pero
no se resuelve en la tradicion de Génesis.

96 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldogicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

Peder Borgen (1972), también investiga el Prologo como una versién
targumica de Génesis 1,1-5, dividiendo el texto en dos secciones. Observa
que el Prologo, al igual que Génesis, introduce la luz, simbolizando una
nueva creacion. La conexién entre "Logos” y la Tora, donde la Palabra de
Dios actua como el elemento creador, es fundamental para entender la
imagen de Jesus en el evangelio.

El Prélogo de Juan inicia con "En el principio”, similar al Génesis, pero se
enfoca en la relacién de Jesus con la creacion. Este vinculo no busca
reemplazar a Dios, sino enfatizar la unidad entre Dios y el Logos en el acto
de creacién. Segtin Garcia-Moreno, el nombre "Logos” vincula a Jesucristo
con su papel en la creacion y en la redencién.

El versiculo Juan 1,3 destaca que todo fue hecho a través de la Palabra,
alineandose con Génesis 1,3, donde la creacién ocurre por la voz divina.
Aunque el evangelio exhibe una lucha entre luz y oscuridad, como se
observa en Génesis, Juan plantea un contexto en el cual la luz brilla en la
oscuridad, sugiriendo que esta luz nunca es extinguida, aunque la
oscuridad intenta hacerlo.

Ast, el Prélogo no solo mantiene el simbolismo de la creacién, sino que
también presenta a Jesis como el Logos, un nuevo principio que
transforma la realidad, representando una luz que permite la salvaciéon en
medio de la oscuridad del mundo. Juan culmina su tema de luz,
iluminacion y creacién, reafirmando que, a pesar de la presencia de
oscuridad, la luz prevalece y ofrece esperanza.

Conclusion

Este articulo examina las conexiones teoldgicas entre los dos primeros
capitulos del libro de Génesis y los relatos del prologo, la pasion y la
resurreccion del Evangelio de Juan. Se revela una red de significados que
no solo resalta las discrepancias aparentes entre el Antiguo y el Nuevo
Testamento, sino que también muestra una unidad intrinseca que une
estas escrituras.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 97



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

La Teologia Biblica actia como un puente que une ambas partes de la
Escritura, haciendo especial énfasis en la Teologia de la Creacién como un
vinculo esencial que conecta los relatos de Génesis con el evangelio de
Juan. Esta conexion va mas alld de la continuidad temaética, destacando la
presencia activa de Dios en la creacidn y su proposito redentor a lo largo
de la historia.

A través del andlisis de las tradiciones de la creacién en Génesis, se
delinean las diferencias estructurales y teoldgicas entre estos textos y el
evangelio, subrayando cémo el evangelio presenta a Jesus como la
culminacién de la obra divina. La figura de Jestis como el Logos se
convierte en un tema central que ilumina su identidad y funcién
redentora.

Tres momentos clave en el Evangelio de Juan establecen vinculos
profundos con los relatos de creacion en Génesis: el prélogo, la pasion y
la resurrecciéon. Cada uno de estos momentos se examina detalladamente,
revelando significados adicionales y mostrando como el evangelio usa
estos eventos para enfatizar la continuidad de la accién divina en la
historia.

El andlisis destaca como el evangelista Juan se inspira en Génesis 2,4b-25,
creando paralelismos entre la mision redentora de Jesus y el acto creador
de Dios. Esta relacién trasciende la mera historicidad, sugiriendo una
nueva creacion a través de Jesus. Asi, el Cuarto Evangelio presenta a Jests
como una figura fundamental en la historia de la salvacion, intimamente
asociado con el Creador.

La conexion entre el Evangelio de Juan y la creacién se hace evidente en la
figura de Jests como el "jardinero” en los relatos de resurreccion,
simbolizando el regreso al Jardin del Edén. En este contexto, se examina
la relacion entre el aliento de Jesus y el aliento divino que otorga vida en
la creacion, resaltando la idea de una nueva humanidad nacida a través de
Cristo.

En el Prélogo, donde el "Logos" se presenta como el agente divino en la
creacion del cosmos se revela que el evangelista utiliza el concepto de
Sabiduria, sugiriendo un paralelismo entre la narrativa del Génesis y la

98 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teoldgicos y Pastorales



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

figura del "Logos". Esta conexiéon proporciona un contexto filoséfico y
literario para la interpretacion del evangelista, quien establece un vinculo
con la tradicion de la Sabiduria en el judaismo.

Al introducir el concepto de Nueva Creacion en el Prélogo, se destaca el
uso estratégico de "Ev apxii" ("en el principio”) para conectar las narrativas
y presentar a Jesus en relaciéon con la creacién. La ambigiiedad de la
relacion entre luz y oscuridad en Juan aporta una perspectiva singular
sobre esta lucha, sugiriendo complejidades teoldgicas que difieren de la
armonia del Génesis.

El analisis del Prélogo revela que este pasaje no es simplemente una
introduccion al evangelio, sino un tejido teoldégico que explora los
misterios de la creaciéon y la revelacién divina. La inclusion de
interpretaciones de te6logos clave subraya la riqueza conceptual del relato,
abriendo nuevas reflexiones sobre la obra redentora de Jestis en el
contexto de la creacion.

Finalmente, este articulo contribuye a la comprension de la relacion entre
Génesis y el Evangelio de Juan. A través de una perspectiva integral que va
mas alla de la continuidad tematica, se profundiza en la riqueza teoldgica
de los textos, invitando a futuras reflexiones y estudios sobre la revelacién
divina en Jesucristo y su trabajo redentor.

La investigacién enfatiza cdmo la comprension de la revelacion divina se
articula en el vinculo entre los relatos de creacion en el Génesis y el Cuarto
Evangelio. Esto aporta una mayor profundidad a las comprensiones
cristologicas en la comunidad Jodnica, mostrando cémo el evangelista
actualiza los relatos del Génesis a la luz de Cristo. El legado de estas
conexiones enriquece no solo la interpretacion del texto biblico, sino que
también invita a una apreciacion mas completa de la teologia cristiana.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 99



Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

Bibliografia

CHILDS, B. (2011). Teologia biblica del Antiguo y del Nuevo Testamento.
Salamanca: Sigueme.

BEUTLER, J. (2016). Comentario al Evangelio de Juan. Espafa: Verbo
Divino.

BORGEN, P. (1972). Logos was the True Light: Contributions to the
Interpretation of the Prologue of John. Novum Testamentum,
14(2), 115-130. doi: 10.2307/1560178

BROWN, J. K. (2010). Creation’s Renewal in the Gospel of John. The
Catholic Biblical Quarterly, 72(2), 275-290. Recuperado de
http://www.jstor.org/stable/43727643.

COLOE, M. (1997). The structure of the Johannine prologue and Genesis
1. Australian Biblical Review, 45, 40-55. Recuperado de
https://www.tbs.org.au/articles/Coloe45.pdf

GARCIA-MORENO, A. (2006). La Creacién y el IV Evangelio. Pax et
Emerita: Revista de Teologia y Humanidades del Arzobispado de
Meérida-Badajoz, (2), 33-98. Recuperado de La creacién y el IV
Evangelio - Dialnet (unirioja.es)

GUIJARRGO, S. (2016). Los cuatro Evangelios. Salamanca: Sigueme.

KUBIS, A. (2021). The Creation Theme in the Gospel of John. Collectanea
Theologica, 90(5), 375- 414. doi: 10.21697/¢t.2020.90.5.16

MOORE, A. M. (2013). Signs of Salvation: The Theme of Creation in
John's Gospel (12 edicién). doi: 10.2307/j. cttlcgf4hr

PAGELS, E. H. (1999). Exegesis of Genesis 1 in the Gospels of Thomas
and John. Journal of Biblical Literature, 118(3), 477-496. doi:
10.2307/3268185

100 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales


https://doi.org/10.2307/1560178
https://doi.org/10.2307/1560178
http://www.jstor.org/stable/43727643
http://www.jstor.org/stable/43727643
http://www.jstor.org/stable/43727643
https://www.fbs.org.au/articles/Coloe45.pdf
https://www.fbs.org.au/articles/Coloe45.pdf
https://www.fbs.org.au/articles/Coloe45.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8685203
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8685203
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8685203
https://doi.org/10.2307/j.ctt1cgf4hr
https://doi.org/10.2307/j.ctt1cgf4hr
https://doi.org/10.2307/3268185
https://doi.org/10.2307/3268185
https://doi.org/10.2307/3268185

Vinculos entre los relatos de la Creacion.../Lorena Jeldres — Juan Trujillo

PAINTER, J. (2003). Neotestamentica et Philonica, Studies in Honor of
Peder Borgen. En D. Aune, T. Seland & J. Henning Ulrichsen (Eds.),
Rereading Genesis in the Prologue of John (177-201). doi:
10.1163/9789004268241_009

RUIZ DE LA PENA, J. (1996). Imagen de Dios, antropologia teoldgica
fundamental. Santander: Sal Terrae.

SOSA, C. R. (2016). La condicién divina de Jesus. Salamanca: Sigueme.

WYATT, N. (1990). “Supposing Him to Be the Gardener” (John 20,15). A
Study of the Paradise Motif in John. Zeitschrift fiir die
Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der Alteren Kirche,
81 (1), 21-38. doi: doi.org/10.1515/zntw.1990.81.1-2.21

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 101


https://doi.org/10.1515/zntw.1990.81.1-2.21
https://doi.org/10.1515/zntw.1990.81.1-2.21




LA LITURGIA COMO CRITERIO DEL CANON
NEOTESTAMENTARIO

Eduardo Javier Luco Gamboa!

Resumen

El articulo explora cémo la liturgia influy6 en la formacion del canon del
Nuevo Testamento. Argumentando que, aunque el canon no se cerr6
formalmente hasta los siglos IV y V, muchos de los textos que lo
conforman ya eran utilizados en la liturgia de las primeras comunidades
cristianas. Estos textos, denominados homologoumena o protocanon,
eran aquellos cuya autoridad no fue cuestionada, como los cuatro
evangelios, Hechos de los Apostoles y las cartas paulinas. En contraste,
otros libros como el Apocalipsis o ciertas epistolas enfrentaron resistencia.
Para ello, se destaca que el uso publico y liturgico de los textos fue clave
para su aceptacion canonica. Esto se evidencia por medio de testimonios
patristicos y materiales paleograficos, que muestran caracteristicas
especificas para la lectura publica. De esta manera, la liturgia no solo
preservd las Escrituras, sino que también jugd un papel crucial en
determinar qué textos serian considerados inspirados y formarian parte
del canon definitivo.

Palabras clave: Canon, liturgia, patristica, paleografia.

! Licenciado en Estudios Teolégicos, Biblicos y Didlogo Ecuménico por la Pontificia Universidad
Catdlica de Valparaiso; Licenciado en Teologia por la Comunidad Teoldgica Evangélica de Chile;
Ministro auxiliar en la Iglesia Espafiola Reformada Episcopal (Comunion Anglicana).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 103



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

Abstract

The article explores how the liturgy influenced the formation of the New
Testament canon. It argues that, although the canon was not formally
closed until the 4th and 5th centuries, many of the texts that make up the
canon were already used in the liturgy of early Christian communities.
These texts, referred to as homologoumena or protocanon, were those
whose authority was unquestioned, such as the four Gospels, the Acts of
the Apostles, and the Pauline letters. In contrast, other books like
Revelation or certain epistles faced resistance. The article emphasizes that
the public and liturgical use of these texts was key to their canonical
acceptance. This is evidenced through patristic testimonies and
paleographic materials, which show specific characteristics for public
reading. In this way, the liturgy not only preserved the Scriptures but also
played a crucial role in determining which texts would be considered
inspired and included in the final canon.

Keywords: Canon, Liturgy, Patristic, Paleography.

Introduccion

Las diferentes divisiones entre los protestantes a partir de la Reforma del
siglo XVI nos presentan hoy un abanico nunca antes pensado en la
historia del cristianismo, no tanto por lo diverso de sus formas de existir,
como por su enemistad en términos teoldgicos, y cuando decimos
teologicos nos referimos a todo lo que se desprenda de la reflexion sobre
las Escrituras y la fe, vale decir, doctrinas, eclesiologias, sacramentalidad,
liturgia, entre otros. Las iglesias de los cuatro primeros siglos también eran
diversas, pero habia ciertos puntos que las unian y permitia llamarlas a
todas en su conjunto LA IGLESIA, aunque pudiesen estar en distintos
sitios del mundo conocido y atravesadas por aspectos culturales de cada
region.

Uno de esos puntos, y el que nos interesa para este articulo, es la liturgia.
Si bien es cierto que no habia una unificacién de esta en todos los
territorios, si se puede sugerir que habia ciertas partes de la liturgia

104 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

dominical que se replicaban en diversas comunidades a través del orbe.
Otro punto importante que unia a la Iglesia era el uso de las Sagradas
Escrituras, las del Antiguo Testamento y las incipientes composiciones del
Nuevo Testamento que tuvieron su redaccion en la segunda mitad del
siglo I.

Por cierto, algo que podemos tener del todo claro, es que la liturgia es
anterior al canon del Nuevo Testamento, por lo tanto, la propuesta de este
escrito es que la liturgia jugd un papel fundamental respecto del cierre
definitivo de este. Y aunque en ocasiones podemos tener la impresion de
que la liturgia es parte de la identidad de ciertas iglesias tradicionales
(catolica romana, ortodoxa, metodista, luterana o anglicana), y que debe
mantenerse alla, lejos del resto de lo que podemos clasificar como “iglesias
evangélicas libres”, lo cierto es que, tanto la Palabra como la liturgia son
propiedad e identidad de toda la cristiandad y estdn estrechamente
vinculadas en su inicio.

Para rastrear el uso liturgico de los textos neotestamentarios antes del
cierre del canon en la liturgia, nos basaremos en algunos testimonios
patristicos y registros paleograficos que permiten corroborar nuestra
propuesta. El testimonio de los Padres de la Iglesia en conjunto con los
manuscritos hasta ahora conocidos, nos permiten abrir una ventana hacia
el uso de los textos en la liturgia y entender el valor que este uso les daba.
Dicho valor se ve reflejado mas adelante, en que son justamente estos
textos, los que no seran discutidos sobre su autoridad canénica.

1. Canon del Nuevo Testamento

[Se establecio]... que, en la Iglesia, fuera de las Escrituras canonicas
nada sea bajo el nombre de “Escrituras divinas” ... Los escritos
canonicos del Nuevo Testamento: cuatro libros de los Evangelios,
un libro de Hechos de los Apdstoles, trece cartas de Pablo Apdstol,

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 105



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

del mismo una a los hebreos, dos de Pedro, tres de Juan, una de
Santiago, una de Judas, el Apocalipsis de Juan®.

Asi se resolvié de manera catolica el cierre de los libros permitidos para su
uso en la Iglesia durante el sinodo de Cartago en el aiio 397. Aunque
también hay registros de listas de libros anteriores y cierres de canon en
los sinodos de Hipona en el 393, Roma y otros, lo que da a entender que,
aunque no se estableci6 en un Concilio Ecuménico, fue una decision
ratificada a niveles regionales con la debida representacion episcopal. No
obstante, podriamos preguntarnos cudles fueron los criterios establecidos
para tomar dicha decision.

Ante todo, se debe tener consciencia de que el acercamiento a los textos
durante la antigiiedad es extremadamente diferente del nuestro, en tanto
que vivimos como hijos de la imprenta y en la era digital. Pues los
cristianos de los primeros siglos eran, en su mayoria, personas no
alfabetizadas’, cuyo acercamiento a los textos era por medio de la
audicion. Ni hablar de la posesion de escritos por parte del vulgo, los rollos
eran propiedad de la gente rica, y los cddices, de las comunidades. No se
debe pensar en la posesion de Biblias por parte de los individuos, como
parece natural hoy.

1.2 La liturgia como criterio

Volviendo a los criterios de seleccidon para el canon neotestamentario, en
la década de los setenta Karl-Heinz Ohlig sugirié once criterios de
seleccion de los textos candnicos, y entre estos considerd el uso publico y
litargico de los tales’. Asimismo, casi cincuenta anos después, Santiago

2 H. Denzinger y P. Hiinermann (1999). El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion symbolorum
definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Barcelona: Herder, p. 186

3Cf. Dunn, J. (2015). Redescubrir a Jestis de Nazaret. Lo que la investigacion sobre el Jests histérico
ha olvidado. Salamanca, Sigueme. Ortega, J. (2022). Memoria, oralidad y Nuevo Testamento.
Cuestiones tedricas. (Santiago: Memoria de Fe.

4 Ohlig, (1972). Como se cit6 en: Alvarez, D. (2015). La formacién del Nuevo Testamento. Qué se
sabe de... II. Navarra: Verbo Divino, pp. 227-228

106 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

Guijarro afirma que uno de los criterios determinantes para la
canonicidad de los evangelios fue su uso en la lectura publica y litargica®.

De acuerdo a la informacién que nos entrega Eusebio de Cesarea, habria
ciertos libros calificados como homologoumena, es decir, los que no eran
cuestionados en su autoridad, en contraste con los antilegomena, que era
un grupo de textos en disputa respecto de su autoridad. El primer grupo
consideraba dentro de si a los cuatro evangelios, Hechos de los Apdstoles
y el corpus proto-paulino®.

Aunque el cierre del canon neotestamentario tuvo lugar entre los siglos IV
y V, no debe ser imaginado como una tarea propuesta para esa fecha como
objetivo a cumplir en la reunidén, pues los testimonios de los Padres y el
material paleografico demuestran que desde temprano hubo una
tendencia a unir unos libros con otros, dando esto como resultado
pequeiios corpus de textos que circulaban juntos, tales como los
evangelios y las epistolas proto-paulinas.”

Nuestra propuesta es que el uso litargico de los textos se constituy6é como
criterio fundamental para el surgimiento de un proto-canon o cuerpo
homologoumena, y, por consiguiente, facilité su inclusion en el canon del
Nuevo Testamento.

2. Liturgia y patristica

Gran parte de lo que sabemos sobre la liturgia en la antigiiedad es gracias
a los Padres de la Iglesia, quienes, en sus diferentes tratados, libros, cartas
y demas escritos, dan testimonio del modo en que la cristiandad vivia su
fe en los primeros siglos.

Si bien, cuando hablamos de liturgia en la Iglesia antigua (ss. I al V),
debemos tener en consideracion que cada zona geografica tuvo diferentes
desarrollos y, por lo tanto, variantes propias del influjo cultural de cada

*S. Guijarro (2021). Los cuatro evangelios. Salamanca: Sigueme, 2021, p. 43

6 Cf. Tellerfa, J. M. (2022). La interpretacién del Nuevo Testamento a lo largo de la era cristiana.
Asturias: Delfos, 2022, p. 23

7 Cf. Alvarez, D. Op. Cit.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 107



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

Iglesia, no hablamos de una atomizacién eclesial, sino mas bien de una
comprension grupal de comunidades, lo que hoy llamariamos “iglesias
nacionales”, y aunque dicha clasificacion no es estrictamente aplicable a
ese periodo de la historia, nos permite hacernos una idea de la situacion.

Es asi que la iglesia alejandrina, romana, jerosolimitana, hispana y demas,
tendrian diferencias litdrgicas entre si, aunque compartian ciertos
elementos basicos cuyos origenes estin en el uso de las Sagradas
Escrituras.

2.1 Celebracion comun

Es en el propio Nuevo Testamento que encontramos los primeros
registros de liturgia y culto cristiano. Hechos de los apdstoles dice que
“perseveraban en la doctrina de los apdstoles, la comunién unos con otros,
el partimiento del pan y las oraciones” (2,42. RV60), elementos que
podemos distinguir como acciones liturgicas y que, mas adelante en la
historia, concuerdan perfectamente con el contenido del culto dominical.
Del mismo modo, observamos en una epistola de San Pablo la primera
descripcion de la liturgia eucaristica (1 Cor 11,23-26), escrita en la década
del 50 del primer siglo®. Asi también localizamos las palabras de la
institucion de la Santa Cena en los relatos de los evangelios sindpticos.

Entre los libros extrabiblicos mas tempranos nos encontramos con la
Didajé, que sirve de registro de la actividad liturgica del incipiente
movimiento cristiano. En ella aparecen claras instrucciones para la
Eucaristia, refiriéndose a ella con la expresiéon lucana “partimiento del
pan” (kAaoet Tod dptov [Lc 24,35; Hch 2,42])°, la misma férmula se repite
en Ignacio de Antioquia en los albores del segundo siglo'’. Lo que permite
sugerir el conocimiento, sino de los textos, al menos, de la tradicion oral
de la que estaban compuestos los libros lucanos!'.

8 Cf. Alvarez, D. Op. Cit.

9 Didajé 9,4

1 Ignacio de Antioquia, Carta a los efesios XX, 2.

"' Cf. Puig, A. (2021). El sacramento de la Eucaristia. De la Gitima cena de Jesus a la liturgia cristiana
antigua. Salamanca: Sigueme.

108 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

Tanto la epistola de Bernabé como Ignacio dan cuenta de la frecuencia con
la que los cristianos de principios del s. II se reunian los domingos a causa
de la resurrecciéon de Cristo, y de la accion de gracias (lit. Eucaristia) que
tenia lugar en ese encuentro'?. Pero, es con el testimonio de Justino Martir
que se nos aclara mucho mas la practica litargica de dicho periodo.

El dia que se llama del sol se celebra una reunién de todos los que
moran en las ciudades o en los campos, y alli se leen en cuanto el
tiempo lo permite los Recuerdos de los Apoéstoles o los escritos de
los profetas. Luego, cuando el lector ha terminado, el presidente, de
palabra, hace una exhortacién e invitaciéon a que imitemos estos
bellos ejemplos. Seguidamente, nos levantamos todos a una y
levantamos nuestras preces, y éstas terminadas, como ya dijimos, se
ofrece pan y vino y agua, y el presidente, segiin sus fuerzas, hace
igualmente subir a Dios sus preces y acciones de gracias y todo el
pueblo exclama diciendo «amén». Ahora viene la distribucién y
participacién, que se hace a cada uno, de los alimentos consagrados
por la accion de gracias y su envio por medio de los didconos a los
ausentes".

Asi también, contamos con el testimonio de Tertuliano y Origenes acerca
de las reuniones entre cristianos, y de la lectura y exhortaciéon de las
Escrituras en tales encuentros, como también de la oracién en comun."
De acuerdo a estos relatos y citas podemos visualizar una liturgia que
contenia al menos cuatro acciones elementales, a saber, lectura, homilia,
oracion y Eucaristia.

2.2 Uso de los textos en la liturgia

Las lecturas y homilias se basaban, principalmente, en los profetas y los
salmos para el Antiguo Testamento, y los evangelios en el Nuevo
Testamento. A ellos se refiere Justino cuando dice “las memorias de los

12 Tgnacio de Antioquia, Op. Cit. XIII, 1; Epistola de Bernabé XV. 9.

13 Justino Martir, I Apologia 67.3-5.

" Tertuliano, Apologia 39. 3-6; Cf. Kreider, A. (2017). La paciencia. El sorprendente fermento del
cristianismo en el imperio romano. Salamanca: Sigueme.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 109



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

apostoles”, asi también, la Segunda epistola a los Corintios atribuida a
Clemente de Roma, da cuenta del uso del Evangelio Tetramorfo® en la
liturgia al incluir en la homilia lo siguiente: “Otra escritura dice que no
vino alos justos, sino alos pecadores™®. Asi también, Origenes realiz6 mas
de treinta homilias sobre el evangelio de Lucas durante los cultos
dominicales".

Con respecto a la oracién comun contamos con huellas del uso de los
textos neotestamentarios cuando Cipriano de Cartago explica el
Padrenuestro en la liturgia.'"® En otras latitudes, Ambrosio de Mildn
muestra el Padrenuestro como oracién comunitaria del dia domingo
durante su explicacion de los sacramentos'. También Jeronimo da cuenta
de como la férmula de oracién de los evangelios sindpticos estaba por
encima de cualquier alteracion de los textos apdcrifos para su uso en las
comunidades®.

2.2.1 La liturgia eucaristica

Con respecto a la Eucaristia, se revela su preeminencia liturgica poniendo
a los demas elementos y acciones alrededor de ella. Son muchisimos los
textos patristicos que hacen alusion a la Santa Cena, pero nos limitaremos
a exponer brevemente algunos de los que nos permiten evidenciar la
dependencia literaria de ciertos libros que mas tarde pasaron a formar
parte del canon neotestamentario.

Teniendo en cuenta los textos citados de la Didajé, Ignacio de Antioquia
y Justino Martir, pasaremos a considerar también la Tradicién Apostolica

1> Treneo de Lyon, Contra los herejes 111, 11,8. “Cuando se manifestd a los hombres, nos dio un
evangelio tetramorfo”, y luego describe a los cuatro evangelios proto canoénicos. Lo que atestigua
que, desde hacfa bastante tiempo, dichos evangelios circulaban juntos, al menos en occidente.

16 Clemente Romano, Segunda carta a los Corintios u homilia anénima (atribuida) I1,4. Cf. La
dependencia literaria de dicha afirmacién en Mt 9,13; Mc 2,17 y Lc 5,32

17.Cf. Kreider, A. Op. Cit.

'8 Cipriano de Cartago. EI Padrenuestro VIII. En su explicacion Cipriano cita Juan 16,23; Lucas
18,10ss; Hechos 1,14 ss, entre otros.

19 Ambrosio de Milan. Los Sacramentos V.1V, 18; VL.V, 24.

20 Cf. Jer6nimo de Estridon. Comentario a Mateo.

110 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

que, datada a comienzos del s. III, muestra la liturgia eucaristica con las
siguientes palabras:

(...) Tomando pan

dandote gracias dijo:

Tomad, comed, esto es mi cuerpo

partido por vosotros.

De igual manera tom¢ el céliz, diciendo:

Esta es mi sangre derramada por vosotros.
Cuando hagais esto, lo haréis en memoria mia?'.

Aunque la férmula no es tomada textualmente de los relatos evangélicos
ni de la epistola paulina, sino mas bien de una armonizacién dependiente
de Lucas (22, 19-20) y Mateo (26, 26-28), no deja de ser un importante
registro de conocimiento y aplicacion de los evangelios canoénicos en la
liturgia®. Por otra parte, Cipriano de Cartago da indicaciones y defensa de
la liturgia eucaristica aludiendo y citando pasajes de los evangelios
canonicos y la 1ra epistola paulina a los Corintios *. Por dltimo, y mas
adelante en el tiempo, tenemos el testimonio de Ambrosio de Mildn, quien
ensefia la institucion de la Eucaristia haciendo una armonizacion de los
evangelios sinopticos y 1ra de Corintios*.

Es en el marco de esos momentos litirgicos que, se encuentran citas a
libros del NT que mas tarde pasaron a formar parte del canon sin ninguna
discusion. Esclarecemos esto, porque no fue asi con todos los libros, sino
que algunos de ellos fueron aceptados por unas iglesias y resistidos por
otras, tal es el caso de Apocalipsis, y algunas epistolas como las de Juan y
Pedro. Es por ello que, al hablar de los libros usados en la liturgia que mas
tarde entraron sin discusion en el canon, los llamaremos protocanénicos.
Estos libros son: Los cuatro evangelios, Hechos de los Apdstoles y el
corpus protopaulino (incluyendo la Epistola a los Hebreos entre ellos).

2 Hipolito de Roma (atribuida). Tradicién ApostélicaIV.

22 Cf. Puig, A. (2021). El sacramento de la Eucaristia. De la tiltima cena de Jesus a la liturgia cristiana
antigua. Salamanca: Sigueme.

# Cipriano de Cartago, carta 63 2.1-2; 9.2; 10.1. La dependencia literaria de dichas citas
corresponde a Juan 15,1; Mateo 26,28-29; 1Cor 11, 23-26

24 Ambrosio de Milan, Op. Cit. IV.V.21

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 111



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

1. Paleografia y liturgia

Existe material paleografico que corrobora que los libros
neotestamentarios citados por los Padres de la Iglesia en el contexto de la
liturgia, fueron usados para la lectura publica en la liturgia, dejando
entrever que dicho uso fortalecid la aceptacion de dichos textos en la
Iglesia de todo el mundo conocido con anterioridad al proceso de cierre
del canon del Nuevo Testamento.

Aunque la mayor parte de los manuscritos neotestamentarios han sido
encontrados en Egipto, siguen siendo fieles representantes de la
catolicidad de su uso, en tanto que, los estudios de la critica textual, como
también de los manuscritos del periodo helenistico y romano temprano,
dan cuenta de un koiné y practicas similares de los escribas en diferentes
lugares del mediterrdneo®.

Es necesario comprender que los manuscritos de la antigiiedad no son
valorados solo por su contenido, sino también por su propia materialidad,
es decir, aspecto, forma, materia prima, distribucion de la escritura en el
soporte, tamafio del soporte, tamano de las letras, cantidad de letras,
presencia o ausencia de signos diacriticos, y muchos otros que permiten
abrir una ventana hacia la vida litargica de los primeros siglos de la Iglesia.
A esto se le llama giro material de las ciencias biblicas y la critica textual®.

Muchos manuscritos de los evangelios candnicos presentan cualidades
que evidencian su uso en la lectura publica debido a las dimensiones del
soporte de escritura que, en la inmensa mayoria de los casos, corresponde
a un cddice y no un rollo, las dimensiones generales son entre 11y 14 cm

% Cf. Dormandy, M. (2018). How the Books Became the Bible. The Evidence for Canon Formation
from Work-Combinations in Manuscripts. TC: A Journal of Biblical Textual Criticism, volumen
23.

26 Cf. Keith (2023). El evangelio como manuscrito. Dindmicas de la tradicién escrita, Salamanca:
Sigueme; Hurtado, L. (2010). Los primitivos papiros cristianos. Un estudio de los primeros
testimonios materiales del movimiento de Jesus. Salamanca: Sigueme. Chapa, J. (2021). La
transmision textual del Nuevo Testamento. Manuscrito, variantes y autoridad. Salamanca:
Sigueme.

112 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

de ancho por 14 a 17 cm de alto”. El material paleogratico de los libros
citados hasta aqui y que mas tarde formaron parte del canon
neotestamentario, presentan diferencias considerables con aquellos que
no lo lograron, pues los primeros tenian menos lineas por pagina, espacios
mas grandes entre las letras, y letras mds grandes, uso de nomina sacra'y
signos diacriticos que ayudaban al lector intérprete.

3.1 Algunos ejemplos concretos

El P46 datado en el s. I1I, cerca del aio 200, contiene un corpus paulino®
posee entre 25 y 38 letras por linea y de 25 a 31 lineas por pagina que, en
comparacion con otros manuscritos de la época, como una copia de La
Iliada de Homero con 47 lineas por pagina, y con un texto astrolégico de
la misma fecha con dimensiones parecidas, que con mas de 40 lineas por
pagina y cerca de 45 caracteres por linea; el P46 da cuenta de un uso
publico y no privado.”

Entre los manuscritos de los evangelios que se evidencian ayudas para la
lectura publica se encuentran: P4, P5, P39, P64-P67, P66, P70, P75, P77,
P90, P95, P102, P103, P104, P121.%° Entre ellos, el P75 datado en el s.I1I,
tiene una altura superior a los 20 cm, signos diacriticos, una distribucion
de 38 a 45 lineas por columna y espacio entre palabras al comenzar una
nueva unidad de sentido en el texto.!

Asimismo, el P52 datado en el s. Il habria tenido unas medidas de 18,5 por
21,3 c¢m, y contiene, en el capitulo 18 del Evangelio segtin de Juan, una
diéresis sobre la iota en el verso 32 como indicativo del inciso que hace el

7 Cf. Charlesworth, S. D. (2012). Indicators of ‘Catholicity’ in Early Gospel Manuscripts. En Hill
and Kruger (eds), The Early Text of the New Testament (pp. 37-48). Oxford, UK: Oxford
University Press; Hurtado L. Op. Cit.

8 Los libros son: Romanos, hebreos, 1 y 2 Corintios, Efesios, Gdlatas, Filipenses, Colosenses y 1
Tesalonicenses (considerando la Epistola a los Hebreos como escrito paulino). Cf. Chapa, J. Op.
Cit.

¥ Hurtado, L. Op. Cit.

30 Charlesworth, S. D. Op. Cit. p. 34

3 The Center for the Study of New Testament Manuscripts (CSNTM), recuperado el 16/09/2024:
https://manuscripts.csntm.org/manuscript/Group/ GA_P75

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 113


https://manuscripts.csntm.org/manuscript/Group/GA_P75

La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

escritor al decir: tva o A[oyog Tov w mAnpwOn], convirtiéndo a este
manuscrito en uno de los mds tempranos que incluye ayudas para la
lectura publica.*

Conclusiones

El resto de los textos que llegaron a formar parte del canon
neotestamentario, son justamente los que Eusebio y otros ponen en
entredicho respecto de su autoridad como Escritura. Fueron aceptados
por cierta parte de la cristiandad, mientras otra parte se mantuvo reticente
a los escritos deutero y trito paulinos, el Apocalipsis de Juan y las epistolas
universales, todos textos de los que no se atestigua uso ni dependencia
literaria para liturgia®.

También es cierto que la cantidad de manuscritos que contienen copias de
los libros denominados homologoumena, es decir, los cuatro evangelios,
Hechos de los Apdstoles y las epistolas protopaulinas, superan con creces
al resto de manuscritos previos a los codices unciales del siglo IV y V que
contenian en Nuevo Testamento completo. Es asi que, entre el material
paleografico se muestran agrupaciones de libros antes del canon que
coinciden con los testimonios patristicos sobre el uso en la liturgia;
encontramos entonces 19 manuscritos del Evangelio de Juan, mas de 17
Mateo, 8 de Lucas, 6 de Marcos, 9 de Hechos, 8 de 12 de Corintios, 7 de
Romanosy 7 de la Epistola a los Hebreos*. Para mediados del s.I y buena
parte del III, mas del 60% del total de cddices cristianos contenia libros
que mas tarde pasaron a formar parte del canon®.

Con toda probabilidad, en un principio fue la autoridad apostdlica la que
llevo estos textos (siendo primero tradicion oral) al uso en la incipiente
liturgia cristiana, posteriormente, y con el paso de las generaciones, este

32 CSNTM, recuperado el 16/09/2024: https://manuscripts.csntm.org/manuscript/Group/GA_P52
; Hurtado, L. (2001) The New Testament in the Second Century: Text, Collections and Canon, in
Transmission and Reception: New Testament Text-Critical and Exegetical Studies, eds. J. W.
Childers and D. C. Parker. “Texts and Studies.” Piscataway, NJ: Gorgias Press. pp. 3-27. (pp. 9-10).
3 Cf. Alvares, D. Op. Cit.

3 Chapa, J. Op. Cit. pp. 50-51

3 Keith, C. Op. Cit.

114 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales


https://manuscripts.csntm.org/manuscript/Group/GA_P52

La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

uso vino a significar la validez de dichos textos para la Iglesia. Pues,
aunque el cierre del canon no tuvo lugar hasta entrado el s. IV y comienzos
del V, el material paleografico anterior da cuenta de corpus escriturales
que contenian los libros homologoumena. Lo que, segun los autores
citados, da cuenta del uso de estos libros para la liturgia dominical en tanto
que, sobre todo los cuatro evangelios, fueron considerados Escritura®.

Como hemos observado hasta ahora, hay una notable dependencia
literaria de los textos protocandnicos en las formulas litargicas descritas
por los Padres de la Iglesia, y justamente los libros citados o referenciados
por los escritos patristicos se corresponden con los materiales
paleograficos que dan cuenta de manuscritos utilizados para el uso
litargico. Por lo tanto, teniendo en cuenta los datos y documentos hasta
aqui analizados, se puede concluir que existié una estrecha relacion entre
el uso liturgico de los textos protocandnicos y su inclusion en el canon
neotestamentario sin ningtn obstaculo. A diferencia del resto de los libros
y, mucha mayor diferencia, con aquellos que no entraron en el canon, de
los cuales, los Padres dan escasa referencia de uso litirgico y cuyas copias
manuscritas presentan caracteristicas de uso privado.

36 Hurtado, L. Op. Cit. (2010). p. 188; Guijarro, S. Op. Cit. p. 43; Dormandy, M. Op.
Cit.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 115



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

Bibliografia

ALVAREZ, D. (2025). La formacién del Nuevo Testamento. Qué se sabe
de... II. Navarra: Verbo Divino.

AMBROSIO DE MILAN (2005). Explicacién del simbolo. Los
sacramentos. Los misterios. Trad. P. Cervera Barranco. Madrid:
Ciudad Nueva.

CHAPA, J. (2021). La transmision textual del Nuevo Testamento.
Manuscrito, variantes y autoridad. Salamanca: Sigueme.

CHARLESWORTH, S. D. (2012). Indicators of ‘Catholicity’ in Early
Gospel Manuscripts. En Hill and Kruger (eds). The Early Text of the
New Testament (pp. 37-48). Oxford, UK: Oxford University Press.

CIPRIANO DE CARTAGO (1998). Cartas. Trad. Garcia, M.L. Madrid:
Gredos, 1998. La unidad de la Iglesia.

(2001). El padre nuestro. A Donato. Trad. Pascual Torrd, J. Madrid:
Ciudad Nueva.

CLEMENTE DE ROMA (atribuida) (2000). Carta a los Corintios. Trad.
J.J. Ayan. Madrid: Ciudad Nueva.

DENZINGER, H. Y HUNERMANN, P. (1999). EIl Magisterio de la Iglesia.
Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus
tidei et morum. Barcelona: Herder.

DIDAJE. TRAD. J.]J. AYAN (2000). Madrid: Ciudad Nueva.

DORMANDY, M. (2018). How the Books Became the Bible. The Evidence
for Canon Formation from Work-Combinations in Manuscripts.
TC: A Journal of Biblical Textual Criticism, volume 23.

DUNN, J. (2015). Redescubrir a Jests de Nazaret. Lo que la investigacién
sobre el Jesus histérico ha olvidado. Salamanca: Sigueme.

116 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

HIPOLITO DE ROMA (atribuido) (2022). La tradicién apostdlica. Trad.
Urdeix i Dordal, J. Barcelona: Centre de Pastoral Liturgica.

HURTADO, L. (2010). Los primitivos papiros cristianos. Un estudio de
los primeros testimonios materiales del movimiento de Jesus.
Salamanca: Sigueme.

----------------------- (2001) The New Testament in the Second Century:
Text, Collections and Canon,” in Transmission and Reception: New
Testament Text-Critical and Exegetical Studies, eds. J. W. Childers
and D. C. Parker. “Texts and Studies.” Piscataway, NJ: Gorgias
Press. pp. 3-27. (pp. 9-10).

IGNACIO DE ANTIOQUIA (2000). Carta a los efesios. Trad. D. Ruiz
Bueno. Madrid: BAC.

IRENEO DE LYON. Contra las herejias. Trad. J. Garitaonandia Churruca.
Sevilla: Apostolado Mariano, sf.

JERONIMO (1999). Comentario al Evangelio de Mateo. Trad(s). Bianchi
di Carcano y Sudrez, Madrid: Ciudad Nueva.

JUSTINO MARTIR (2000). I Apologia. Trad. D. Ruiz Bueno. Madrid:
BAC.

KEITH, C. (2023). El evangelio como manuscrito. Dindmicas de la
tradicion escrita. Salamanca: Sigueme.

KREIDER, A. (2017). La paciencia. El sorprendente fermento del
cristianismo en el imperio romano. Salamanca: Sigueme.

GUIJARRGO, S. (2021). Los cuatro evangelios. Salamanca: Sigueme.

ORTEGA, J. (2022). Memoria, oralidad y Nuevo Testamento. Cuestiones
tedricas. Santiago: Memoria de Fe.

PUIG, A. (2021). El sacramento de la Eucaristia. De la tltima cena de Jestis
a la liturgia cristiana antigua. Salamanca: Sigueme.

TELLERIA, J. M. (2022). La interpretacién del Nuevo Testamento a Io
largo de la era cristiana. Asturias: Delfos.

TERTULIANO (2001). Apologético. Trad. C. Castillo. Madrid: Gredos.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 117



La Liturgia como criterio del Canon.../Eduardo Luco

The Center for the Study of New Testament Manuscripts (CSNTM):
https://manuscripts.csntm.org/manuscript/

118 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales


https://manuscripts.csntm.org/manuscript/

DIALOGO LUTERANO-PENTECOSTAL
Y SU RECEPCION EN CHILE

Patrick Bornhardt Daube!
Juan Esteban Escobar?

Resumen

Este articulo sobre el didlogo luterano-pentecostal y su recepcion en Chile
resume la tesina de ese nombre entregada en 2023, motivada por el didlogo
que se lleva a cabo entre la Federaciéon Luterana Mundial (FLM) y la
Fraternidad Pentecostal Mundial (FPM). El didlogo ha tenido un enfoque
practico y espiritual, presentando cada participante su historia y
respondiendo a la pregunta: j;como me encuentro con Cristo?
Considerando la historia de ambas partes en Chile, se comparan ambas
tradiciones y se analizan las condiciones para una recepciéon de este
didlogo en Chile. Al final se propone la formacion de un equipo de didlogo
para iniciar una primera etapa de descubrimiento.

Palabras clave: Didlogo, Ecumenismo, Pentecostalismo, Luteranismo,
Luteranismo Carismatico, oracion y espiritualidad

! Ingeniero Civil Industrial por la Universidad del Desarrollo; Licenciado en Estudios Teoldgicos,
Biblicos y Didlogo Ecuménico por la Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso; Licenciado en
Teologia por la Comunidad Teolégica Evangélica de Chile; miembro de la Iglesia Evangélica
Luterana en Concepcién.

2 Bachiller y Licenciado por SEMISUD; Licenciado en Estudios Teoldgicos, Biblicos y Didlogo
Ecumeénico por la Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso; Licenciado en Teologia por la
Comunidad Teoldgica Evangélica de Chile; Maestria Escolari en Sagrada Escritura~SEMISUD;
Pastor Iglesia de Dios (Cleveland) “Fe Viva”, Nuiioa; Director SETEMIN.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 119



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

Abstract

This article on the Lutheran-Pentecostal dialogue and its reception in
Chile summarizes the thesis of the same name submitted in 2023,
motivated by the ongoing dialogue between the Lutheran World
Federation (LWF) and the Pentecostal World Fellowship (PWEF). The
dialogue has taken a practical and spiritual approach, with each side
presenting its history and addressing the question: How do I encounter
Christ? Considering the history of both sides in Chile, the article compares
the two traditions and analyzes the conditions for the reception of this
dialogue in Chile. It concludes by proposing the formation of a dialogue
team to initiate a first phase of discovery.

Keywords: Dialogue, Ecumenism, Lutheranism, Pentecostalism,
Charismatic Lutheranism, prayer and spirituality.

Introduccion

A nivel internacional se ha avanzado en el didlogo entre la Federacion
Luterana Mundial (FLM) y la Fraternidad Pentecostal Mundial (FPM o
PWF por la sigla en inglés). ;Cudl es la realidad o las condiciones del
luteranismo y el pentecostalismo chilenos para una recepciéon de aquel
didlogo?

Considerando el llamado biblico a la unidad de los creyentes, como bien
se sefiala en la oracion de Jesus en Jn 17,21, ha de ser de interés el
movimiento ecuménico en general y el didlogo luterano-pentecostal en
particular. Muchos pentecostales reconocen la relevancia histérica del
luteranismo y muchos luteranos reconocen el poder con que los
pentecostales llegan donde otros no. El didlogo también ha visibilizado el
luteranismo carismatico, que ha de considerarse tanto luterano como
pentecostal, y por lo tanto, de interés para ambas partes. Un estudio sobre
el didlogo internacional ha de ser fructifero para ambas partes en Chile.
Tanto luteranos como pentecostales estan pasando por periodos criticos
respecto a su propia identidad y el didlogo luterano-pentecostal ha
seilalado cdmo es que, a través del didlogo, al mirarse frente al otro y al

120 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

presentarse uno mismo al otro, se puede redescubrir la propia tradicion e
identidad. Para los luteranos ha de ser relevante tener a los pentecostales
como referentes de didlogo, pues son la principal expresion evangélica en
Chile y en el mundo. Para los pentecostales ha de ser relevante tener a los
luteranos como referentes de didlogo, pues son reconocidos como un
referente histérico que influenci6 a todo el mundo evangélico y sin
embargo han sido poco explorados.

Este articulo se organiza en 3 partes, de forma correlativa a los tres
capitulos de la tesina que resume, buscando priorizar el tercer capitulo.
Las tres partes son: 1) Didlogo luterano-pentecostal internacional, 2)
Luteranos y pentecostales en Chile, y 3) Condiciones para la recepcion del
didlogo en Chile.

1. Didlogo luterano-pentecostal internacional
1.1 Dialogo luterano-pentecostal

Una primera etapa de este didlogo luterano-pentecostal se llevé a cabo por
un grupo de estudio presidido por el Instituto Ecuménico de Estrasburgo
entre 2004 y 2010, identificando y comparando ambas partes del didlogo.
El Institute for Ecumenical Research (IER, 2010) sefiala los siguientes
objetivos del didlogo: 1) Pensar y hablar apropiadamente, sin caer en falso
testimonio contra el otro, 2) Enriquecerse mutuamente por la tradicion
del otro, 3) Proveer de oportunidades de mutua correccién, 4) Facilitar la
cooperacion en el ministerio, la misién y servicio social, 5) Resolver y
prevenir conflictos entre las Iglesias.

Con una metodologia de enfoque practico, el didlogo comparé el
luteranismo con el pentecostalismo en torno a la pregunta “;Cémo nos
encontramos con Cristo?”. Se senald que la confesion luterana busca no
salirse del evangelio puro de la justificacion por la sola fe, mientras que la
espiritualidad pentecostal busca no perder la totalidad del evangelio
completo. Se sefialé que el luteranismo insiste en la Palabra de Dios y los
Sacramentos, mientras que el pentecostalismo insiste en multiples

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 121



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

experiencias espirituales, particularmente el bautismo en el Espiritu
Santo, el hablar en lenguas u otros dones sobrenaturales.

La Federacién Luterana Mundial y la Fraternidad Pentecostal Mundial
(LWF&PWF, 2023), en una segunda etapa del didlogo, entre los afios 2016
a 2022, describié como luteranos y pentecostales son enviados por el
Espiritu Santo al mundo. Reflexionaron juntos cada afio en una parte del
texto de Lucas 4,18-19: “El Espiritu del Sefor estd sobre mi...” El
documento final de esta etapa del didlogo cuenta con 99 parrafos en 5
capitulos. Algunos de estos parrafos funcionan en menor o mayor medida
como un consenso diferenciado, habiendo parrafos que sefalan
declaraciones conjuntas y otros que atafien a solo una de las tradiciones.
De gran aporte son los casos de estudio, en los que se comparten historias
de luteranos y pentecostales ejemplares en cuanto a los distintos aspectos
del envio, incluyendo casos de luteranos carismaticos. En la conclusién
del documento se sefiala lo siguiente:

Hemos aclarado malentendidos y descubierto cercanias en teologia,
oraciéon y mision. Este descubrimiento ha sido continuamente
ampliado y profundizado al encontrarnos con las fuentes de nuestra
fe en la Escritura y en la cruz y resurreccion de Cristo. Llevamos
unos las cargas del otro y nos volcamos hacia el mundo en servicio
como discipulos de Jesus. ... Esta fraternidad en Cristo esta viva y
tiene el potencial de crecer en muchos contextos donde luteranos y
pentecostales viven y se encuentran el uno al otro. Fraternidades
locales y regionales pueden abrir ricas oportunidades para explorar
nuestras raices teologicas comunes, nuestras diversas formas de
adorar, y nuestro llamado comun de Dios a ser luz del mundo.
(LWF&PWF, 2023, pp. 43-44)

Asimismo, la FLM (2024) ha anunciado que en 2025 se iniciara otra fase
del didlogo luterano-pentecostal.

sPero a quiénes representan la FLM y la FPM? En seguida se presenta
brevemente qué es el luteranismo y el pentecostalismo a nivel
internacional. Es relevante hacer esto aqui, pues es parte del ejercicio que
hizo el didlogo internacional de presentar la propia tradicién al otro. Se

122 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

presentara qué es ser luterano, qué es ser pentecostal y qué es el
luteranismo carismatico.

1.2 ;Qué es ser luterano?

La Reforma Luterana del siglo XVI no quiso formar una iglesia nueva, sino
reformar la Iglesia que es una, santa, catdlica y apostolica, poniendo
énfasis en volver a las Sagradas Escrituras y a los Santos Padres. Hay todo
tipo de iglesias luteranas, y lo que tienen en comun es cierta adhesion a los
documentos confesionales luteranos compilados en el Libro de Concordia
(1580), al menos a la Confesion de Augsburgo (1530) y al Catecismo
Menor de Lutero (1529). La identidad luterana es confesional, centrada en
confesar el Evangelio de la justificacion por la sola fe.

Sin negar lo anterior, tiene fuerza cierta identidad histérica y cultural, pues
en muchos lugares de Alemania y Escandinavia las iglesias luteranas eran
iglesias estatales asociadas a la cultura nacional. Y asi, emigrantes de esos
paises formaron en sus nuevos paises iglesias étnicas o culturales.

También se han de destacar dentro de las iglesias luteranas a los
movimientos pietistas del siglo XVII en adelante, a veces reprimidos por
las autoridades y otras veces tolerados o promovidos, que dieron un
mayor énfasis al sacerdocio de todos los bautizados, a la lectura de las
Escrituras en grupos de devotos, a la evangelizacién y a la obra diacénica
o social. Es importante mencionar este pietismo luterano, pues fue una de
las raices del metodismo y del pentecostalismo.

Otro factor relevante es la influencia de la Ilustracion desde el siglo XIX,
que de la mano del racionalismo llevéd a la unién de luteranos y
reformados. Nace en Prusia y otros sectores el protestantismo unido. En
respuesta, se formaron movimientos neo-luteranos que dentro de las
Iglesias establecidas llamaban a volver a la Escritura y a las confesiones
luteranas, asi como nuevas Iglesias Vetero-Luteranas separadas de las
iglesias establecidas, que fueron relevantes en la formacion del Concilio
Luterano Internacional (ILC) en 1993. Hasta el dia de hoy podemos ver
tensiones de este tipo entre “liberales” y “ortodoxos”, etc.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 123



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

Aun teniendo tal diversidad de luteranismos, el ultimo siglo ha sido testigo
de una tendencia hacia la unidad, y la Federacién Luterana Mundial
(FLM) es fruto de aquella unidad. La FLM fue formada como tal en 1947
y hoy cuenta con 149 Iglesias miembro con aproximadamente 77 millones
de luteranos en 99 paises.

1.3 ;Qué es ser pentecostal?

Hoy en dia, para muchas personas es dificil entender qué es el
pentecostalismo. ;Es una Iglesia? ;Es un movimiento? ;Es una tnica
denominacion? ;Es una asociacion de denominaciones? ;Es una forma de
espiritualidad cristiana? Los mismos investigadores del pentecostalismo
no estan siempre de acuerdo en como responder a estas preguntas (IER,
2010).

Es necesario entender las raices del pentecostalismo en los movimientos
de avivamiento y despertar del siglo XVIII y XIX, asi como en el
movimiento de santidad del siglo XIX. En el contexto de estos
movimientos, es que empezaron a darse en la segunda mitad del siglo XIX
avivamientos en los que se destacaron los dones espirituales mencionados
en Primera de Corintios 12,8-10 (palabra de sabiduria, palabra de ciencia,
fe, dones de sanidades, hacer milagros, profecia, discernimiento de
espiritus, diversos géneros de lenguas, interpretaciéon de lenguas), y
experiencias extaticas en general, que recordaban a la experiencia de
Pentecostés (Hechos 2) y empoderaban para la evangelizaciéon y la
superacion de barreras de raza y casta. Estas manifestaciones comenzaron
a darse en distintas partes del mundo y dentro de distintas tradiciones
cristianas o denominaciones, y fueron lo distintivamente pentecostal.

Hay gran diversidad de pentecostalismos. Wilson (2016) clasifica a los
pentecostales de la siguiente forma: 1) pentecostales clasicos trinitarios,
que son los representados en este didlogo, 2) pentecostales clasicos
unicitarios (unitarios), 3) carismaticos, y entre ellos los luteranos
carismdticos 4) y una amplia gama de neocarismaticos o neopentecostales,
carismaticos independientes, posdenominacionales, restauracionistas,
radicales, neo-apostolicos, y pentecostales de la tercera ola.

124 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

Se estima que la cantidad de pentecostales en el mundo, en todas sus
expresiones, son mas de 600 millones. La PWF agrupa aproximadamente
100 millones de pentecostales clasicos trinitarios (PWF, 2023).

1.4 ;Qué es el luteranismo carismatico?

Asi como a inicios del siglo XX los movimientos pentecostales clasicos
fueron rechazados por sus Iglesias histéricas de origen y se formaron
nuevas denominaciones, en la segunda mitad del siglo XX surgieron
nuevos avivamientos similares o movimientos de renovacién dentro de las
iglesias historicas que por lo general se han mantenido dentro de ellas
hasta el dia de hoy. Estos son los movimientos de renovacion carismatica
dentro de Iglesias anglicanas o episcopales, metodistas, bautistas,
reformadas o presbiterianas, luteranas, incluso dentro de Iglesias catdlica-
romana, ortodoxas, etc., que al igual que los pentecostales han puesto
énfasis en dones espirituales y en cierta experiencia del Bautismo en el
Espiritu Santo.

En cierto sentido, los luteranos carismdticos son tanto luteranos como
pentecostales. Parte del didlogo de luteranos con pentecostales es
reconocer que el pentecostalismo también es parte de su propia tradicion.
Que lo pentecostal también es parte de iglesias luteranas. El documento
de la primera etapa del didlogo luterano-pentecostal hace un buen analisis
del luteranismo carismatico, que acd resumimos muy brevemente. En
EE.UU. el luteranismo fue principalmente rechazado por las autoridades
de las iglesias luteranas, pero siguen existiendo ahi movimientos luteranos
carismdticos. En otros casos como Brasil o Alemania, el luteranismo
carismatico fue aceptado o tolerado, de forma que existen dentro de las
iglesias luteranas movimientos carismaticos reconocidos. En gran parte de
Africa, sobre todo en Etiopia y en Madagascar, la experiencia carismética
fue abrazada por la iglesia en general y ha sido parte relevante de su
identidad, siendo empoderados por el Espiritu Santo para llevar la Palabra
de Dios a nuevas etnias.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 125



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

2. Luteranos y pentecostales en Chile
2.1 Luteranos en Chile

En el caso del luteranismo chileno, nos referimos ahora particularmente a
las Iglesias miembro de la FLM: la Iglesia Evangélica Luterana en Chile
(IELCH) y a Iglesia Luterana en Chile (ILCH). Ambas tienen su origen en
la inmigracion alemana del siglo XIX, conociéndose primero como
“Iglesias evangélicas alemanas”. Eran iglesias culturales (Volkskirche),
étnicas o de trasplante. Es en la década de 1960 que lentamente empiezan
a celebrar cultos en espafiol y a vincularse mas con el medio chileno.

También esta la presencia de la Iglesia Luterana Confesional de Chile
(ILC-Chile) y de la Iglesia Cristiana de la Reforma Luterana en Chile, pero
al no pertenecer a la FLM, no son consideradas en este articulo.

2.2 Pentecostales en Chile

En el caso del pentecostalismo, se ha de distinguir entre el pentecostalismo
foraneo estadounidense y el pentecostalismo criollo. Algunos tratan de
“clasico” solo al pentecostalismo estadounidense, més con la definicion de
Wilson tanto el pentecostalismo estadounidense como el criollo pueden
entenderse como pentecostalismos clasicos. Sepulveda (2023) senala que
una diferencia es que el pentecostalismo estadounidense dio importancia
al hablar en lenguas como la evidencia inicial del Bautismo en el Espiritu
Santo y si acaso se ha de entender como xenoglosa (hablar otras lenguas)
o glosolalia (hablar en lenguas angélicas o desconocidas). El
pentecostalismo criollo, en cambio, reconoceria que el Bautismo en el
Espiritu Santo se podria expresar también mediante otros dones
sobrenaturales o que incluso en ocasiones se asoci6 el Bautismo en el
Espiritu Santo con la conversion y la santificacién mas que con dones
sobrenaturales.

Como se ha sefialado, a fines del siglo XIX e inicios del siglo XX se dieron
distintos avivamientos pentecostales en el mundo. De forma paralela se
dio el avivamiento de la calle Azusa en EEUU y el avivamiento de
Valparaiso en Chile. La denominacién pentecostal criolla mas histérica es

126 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

la Iglesia Metodista Pentecostal (IMP), formada en 1910, y que ha tenido
multiples fracciones. La Iglesia Evangélica Pentecostal (IEP) salié de la
IMP en 1933 y probablemente es la que mds miembros tiene en Chile.
Otras relevantes son la Iglesia del Sefior, el Ejército Evangélico de Chile, la
Iglesia Pentecostal de Chile, por mencionar solo unas pocas.

Las Iglesias pentecostales estadounidenses empezaron a llegar en la década
de 1940, destacdndose las Asambleas de Dios, la Iglesia del Nazareno, la
Iglesia del Evangelio Cuadrangular, la Iglesia de Dios Misiones Mundiales,
entre otras. En Chile pertenecen a la PWF las Asambleas de Dios
(Assemblies of God), la Iglesia de Dios (Church of God, Cleveland), la
Iglesia de Dios de la Profecia (Church of God of Prophecy), la Iglesia
Internacional del Evangelio Cuadrangular (International Church of the
Foursquare Gospel), la Iglesia de Dios Pentecostal Movimiento
Internacional en Chile (Pentecostal Church of God). Las Iglesias
pentecostales criollas no integran la Fraternidad Mundial Pentecostal
(PWE), mas siguen siendo de interés en este dialogo.

2.3 Luteranismo v/s Pentecostalismo en Chile

Se comparara ahora el luteranismo y el pentecostalismo chilenos en
cuanto a trayectoria historica, a eclesiologia, a demografia, a énfasis
doctrinal y cultural, y a los Sacramentos/ordenanzas.

En cuanto a trayectoria histdrica, se ha de notar que las Iglesias luteranas
son Iglesias protestantes historicas que se identifican con la Reforma del
siglo XVI y se establecen en Chile en la segunda mitad del siglo XIX en el
sur. El pentecostalismo surge a inicios del siglo XX, siendo el avivamiento
en Valparaiso el mas relevante en Chile. Ambas tradiciones tienen sus
raices, mds o menos directamente, en el catolicismo occidental. El
restauracionismo de ciertos pentecostalismos va a negar gran parte de
aquella tradicién milenaria, aunque algunos pentecostalismos si
mantienen mds de aquella tradicién. El luteranismo es mas claramente
tradicional. Sin embargo, tanto luteranos como pentecostales en Chile han
de preguntarse si acaso se entienden realmente como parte de aquella

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 127



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

tradicion milenaria, o si se entienden solamente como asociaciones libres
de individuos piadosos.

En cuanto a la eclesiologia, las Iglesias luteranas o “evangélicas alemanas”
surgieron como Iglesias de trasplante, a diferencia de las Iglesias
misioneras de las cuales surgi6 el pentecostalismo. Mas esta caracteristica
ya no seria la Ginica cara del luteranismo, luego de que en la década de 1960
empezara su trabajo en espafiol con chilenos, y una parte de las Iglesias
luteranas se propusieran ser Iglesias misioneras. La mision se entendi6
mas bien en el sentido de la incidencia publica y llegd a funcionar mas
como ONG que como Iglesia misionera. Respecto a la mayor parte de
luteranos en Chile, sigue primando wuna eclesiologia cultural
(Volkskirche).

En cuanto a las diferencias demograficas, la encuesta Bicentenario (UC,
Gtk, Adimark, 2001) sefiala que el 2017 el 17% de la poblacidn chilena era
evangélica, lo que corresponde a casi 3 millones de chilenos. La gran
mayoria de ese porcentaje corresponde a Iglesias pentecostales o de corte
pentecostal. La cantidad de luteranos en Chile es menor al 0,0007% de la
poblacién. El pentecostalismo es lo que marca la identidad evangélica
chilena, en cambio el luteranismo resulta una pequefia muestra mas del ya
reducido protestantismo histérico. Sin embargo, el pequefio tamafio no
ha impedido a los luteranos ser influyentes en instancias ecuménicas y de
gobierno. Los luteranos chilenos han pertenecido mayormente a la clase
media alta, en cambio los pentecostales han sido principalmente de la clase
baja. Esta diferencia socioecondémica ha ido cambiando desde la segunda
mitad del siglo XX.

En cuanto a los énfasis doctrinal y cultural, si se puede ver que el
pentecostalismo chileno enfatiza el evangelio completo, aunque en
muchas denominaciones son cada vez menos frecuentes las
manifestaciones sobrenaturales. Si se da gran relevancia a la emotividad y
efusividad de los servicios religiosos. Sin embargo, cabe preguntarse si el
luteranismo chileno insiste o no en el evangelio puro o la confesionalidad
luterana. ;Se identificarian los luteranos chilenos con lo que escribe el
didlogo bilateral sobre el luteranismo? El luteranismo chileno ha dado mas

128 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

relevancia a cierto cardcter étnico, ilustrado o politico que a la
confesionalidad luterana. En mds de un sentido, la ILCH y la IELCH
parecen Iglesias protestantes unidas mds que luteranas. Lo que se puede
ver en Chile es que la mayoria de las Iglesias luteranas dan relevancia a
cierta capacidad de reflexidn intelectual, en la que el profesionalismo del
pastor es relevante.

En cuanto a los Sacramentos u ordenanzas, cabe notar ciertas
peculiaridades del pentecostalismo criollo. En el pentecostalismo fordneo
prima hablar de “ordenanzas” en vez de “Sacramentos”, mas en el
pentecostalismo criollo se suele hablar todavia de “Sacramentos”. Esto va
de la mano con una visiéon mas tradicional respecto al Sacramento. En el
pentecostalismo foraneo el Bautismo es confesante, o sea, no se bautizan
nifios. Sin embargo, en el pentecostalismo criollo si se suele practicar el
Bautismo de infantes. En todo esto, el pentecostalismo criollo es mas
cercano a la tradicién luterana que al pentecostalismo foraneo. La
tradicion luterana estd centrada en la Palabra y los Sacramentos,
enfatizando que son medios de gracia en los que Dios actua, y enfatizando
en la presencia real de Cristo en la Santa Cena. Nuevamente, cabe
preguntarse si el luteranismo chileno es realmente luterano en esto,
primando una cultura mas protestante unida e ilustrada.

Sobre el caracter mas tradicional del pentecostalismo criollo, es de interés
el trabajo de Aranguiz (2024) en el que se problematiza la confesionalidad
pentecostal. Si bien el pentecostalismo no se define por su
confesionalidad, sino por la experiencia pentecostal, las Iglesias
pentecostales igual heredaron cierta confesionalidad. El pentecostalismo
criollo la hereda del metodismo, que a su vez la hereda del anglicanismo,
mas se ha diversificado mas y mas mediante la atomizacion.

3. Las condiciones para la recepcion del didlogo en Chile
3.1 Definicion de “recepcion”

El Grupo Mixto de Trabajo del Consejo Mundial de Iglesias y el Pontificio
Consejo para la Promocién de la Unidad GMT (2014) es el referente desde

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 129



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

el cual se habla aqui de “recepcion”. A partir del GMT y de los documentos
del didlogo luterano-pentecostal se han definido aca las areas a analizar:
las filiaciones eclesiales internacionales, los centros teoldgicos, espacios
inter-denominacionales y ecuménicos, la incidencia publica, el
luteranismo carismatico

La GMT (2014) define recepcion de la siguiente forma:

La “recepcion” es el proceso por el cual las iglesias hacen suyos los
resultados de todos los encuentros mantenidos unas con otras, y de
manera especial los puntos de convergencia y los acuerdos
alcanzados sobre cuestiones en torno a las cuales han estado
histéricamente divididas ... La recepcidn es una parte integrante del
movimiento hacia esa comunion plena que se realiza cuando «todas
las iglesias son capaces de reconocer unas en las otras a la iglesia una,
santa, catdlica y apostolica en su plenitud» ... la recepciéon es mucho
mas que las respuestas oficiales a los resultados del didlogo, aunque
las respuestas oficiales sean esenciales. (p.43)

El mismo GMT también sefiala que es un proceso gradual que puede durar
generaciones y menciona muchos frutos de la recepciéon de didlogos
ecuménicos y muchos casos destacados. El GMT ve la recepciéon como un
camino hacia la unidad visible e institucional de las Iglesias. Esto es
justamente algo que la mayoria de las Iglesias pentecostales rechaza y les
ha hecho sospechar del “ecumenismo”. Pero el rechazo a cierto
“ecumenismo institucional” no tiene por qué ir en desmedro del dialogo,
de una fraternidad espiritual con las demas Iglesias y del trabajo conjunto
a favor del ministerio, como asi lo refleja la filiaciéon que muchas Iglesias
pentecostales tienen en la Fraternidad Pentecostal Mundial (FPM o PWEF)
y su participacion en espacios como el Foro Cristiano Mundial (FCM o
GCM) o la Alianza Evangélica Mundial (AEM o WEA) y muchos otros
espacios evangélicos o interdenominacionales. Como ya se ha sefalado, el
didlogo luterano-pentecostal ha llamado a apovechar las ricas
oportunidades que fraternidades eclesiales locales y regionales dan para el
didlogo y el trabajo conjunto.

130 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

El GMT (2014) indica: “Las fases de recepcion pueden describirse como:
descubrimiento, didlogo, reflexion sobre las intuiciones del didlogo, y
luego en algunos casos especificos un acto formal, al que finalmente sigue
una recepcion creciente.” (p.51) Describe como se trabaja este proceso en
las diferentes comuniones o asociaciones eclesiales.

3.2 Filiaciones eclesidsticas internacionales

Parte de lo que sefiala el GMT es la socializacién que dentro de cada
filiacién eclesidstica se ha de hacer de cada didlogo oficial. Al respecto,
cabe sefialar que no ha habido en Chile difusién de los documentos
publicados por el didlogo luterano-pentecostal, ni entre las Iglesias
luteranas ni entre las pentecostales. Se cumple lo sefialado por el GMT,
que en la FLM esta fase del proceso de recepciéon no funciona
completamente, pues muchas de las Iglesias miembros carecen de
estructuras para dar una respuesta teoldgicamente responsable, lo cual
condiciona el éxito del proceso entre las Iglesias del norte y que en la FPM
no se ha desarrollado todavia ningun mecanismo formal para recibir
textos provenientes de los didlogos ecuménicos, dandose un proceso de
recepcion difuso que es dificil de definir y de reconocer. La Iglesias
pentecostales fordneas, al tener sede en EE.UU., tienen en las instancias de
la. FMP a estadounidenses, y los chilenos no se ven mayormente
involucrados. El hecho de que estos documentos solo se han publicado en
inglés, dificulta también este proceso de difusion y recepcion.

;Como puede el pentecostalismo criollo, que es el mayoritario en Chile,
hacer recepcion de este didlogo si no tiene Iglesias afiliadas a la FPM?
Efectivamente, una de las caracteristicas del proceso de recepcion difuso
es que no se basa necesariamente en lo institucional, sino que es guiado
por el Espiritu de una forma que puede trascender filiaciones
institucionales. Una instancia para promover esta recepciéon puede ser la
Unioén de Iglesias Pentecostales de Chile (UNIPECH), que reune algunas
de las principales Iglesias pentecostales criollas en Chile, incluyendo a la
Iglesia Pentecostal de Chile que es del Consejo Mundial de Iglesias (CMI)
y del Consejo Latinoamericano de Iglesias (CLAI), ademas de incluir a la

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 131



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

Iglesia de Dios Pentecostal que es del pentecostalismo foraneo y de la
FPM.

3.3 Situacidn de los centros teolégicos para la recepcion

Chile no ha sido, al igual que los paises latinoamericanos en general,
mayormente considerado académicamente en estos didlogos teoldgicos.
Efectivamente, la academia teoldgica de las Iglesias evangélicas-
protestantes en Latinoamérica es débil en comparacién a las del
hemisferio norte.

En la tesina se da un andlisis general de la realidad de la formacién
teoldgica y pastoral de luteranos y pentecostales en Chile, mas aqui solo
cabe sefnalar que se puede evidenciar cierta tension fundamentalista-
liberal entre el Instituto Biblico Nacional (IBN) y la mayoria de los
seminarios e institutos pentecostales, por una parte, y la Comunidad
Teologica Evangélica de Chile (CTE) por otra parte.

3.4 Situacion de espacios inter-denominacionales y ecuménicos para
la recepcion

Tanto luteranos como pentecostales han participado en distintas
instancias inter-denominacionales y ecuménicas. Ambas palabras podrian
ser sinonimas, mas se habla de “inter-denominacional” generalmente para
referirse a distintas denominaciones evangélicas y a movimientos de corte
evangelical, o sea, en lalinea de la Alianza Evangélica Mundial (WEA), del
Movimiento de Lausana o similares. Se suele hablar de “ecuménico”, en
cambio, para incluir a catélico-romanos u ortodoxos, o para referirse mas
especificamente a movimientos que tienen al Consejo Mundial de Iglesias
(CMI) como referencia.

Parte considerable de las Iglesias vinculadas al CMI y al Consejo
Latinoamericano de Iglesias (CLAI) han participado también en la
Fraternidad Ecuménica de Chile (FRAECH). En el contexto de la
FRAECH firmaron en 1999 un acuerdo de reconocimiento mutuo del
Bautismo la siguientes Iglesias: Iglesia Catdlica Romana, Iglesia Catolica

132 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

Ortodoxa del Patriarcado de Antioquia, Iglesia Evangélica Luterana en
Chile, Iglesia Metodista de Chile, Misién Iglesia Pentecostal, Iglesia
Comunion de los Hermanos, Iglesia Evangélica Reformada, Corporacion
Evangélica Wesleyana, Iglesias Pentecostales Libres, Iglesia Mision
Apostolica Universal.

La mayoria de los pentecostales son miembros la Mesa Ampliada o Unién
Nacional Evangélica (UNE), que a su vez es un organismo miembro de la
Alianza Evangélica Latina (AEL) de la WEA. La ILCH también pertenece
a la Mesa Ampliada UNE, y varios pastores de la ILCH participan en
distintos tipos de consejos de pastores. El Grupo Biblico Universitario
(GBU) también ha sido una instancia, entre otras, en la que han
interactuado luteranos y pentecostales.

Se podria mencionar mas instancias inter-denominacionales y
ecuménicas, mas no hay mayor bibliografia para aquello. Lo que si ha
estado relativamente mejor documentado, es cémo luteranos y
pentecostales han aportado en el ambito de la incidencia publica, que ha
aumentado considerablemente las tensiones dentro del mundo evangélico
y protestante.

3.5 Ambito de incidencia publica

La tensiéon fundamentalista-liberal tiene cierta correlacion con la
distincién evangelical-ecuménico, asi como con cierta polarizacién
politica que se tuvo durante la guerra fria y el régimen militar. Sepulveda
(1999) le llama tensién fundamentalista-ecuménica. En el lado
“fundamentalista” se form¢ la Conferencia Evangélica Latinoamericana
(CONELA) con un caracter anti-comunista, y en el lado “ecuménico”
instancias como el CMIy el CLAI apoyaron causas de influencia marxista.

La tendencia “fundamentalista” en Chile fue una tendencia “oficialista”,
que mostré su apoyo al gobierno militar, mientras que la tendencia
“ecuménica” fue una tendencia “profética”, abogando por los perseguidos
politicos y los DDHH. Maldonado (2013) sefala cémo esta polarizacion
en el mundo evangélico-protestante estuvo representada por el Consejo

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 133



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

de Pastores, por el lado “oficialista”, y por la Confraternidad Cristiana de
Iglesias (CCI), por el lado “profético”. En la tendencia “fundamentalista”
se vio la guerra fria como un tiempo escatolégico y apocaliptico, asociando
al ecumenismo con la bestia. También en el lado “profético” se habl6 en
términos apocalipticos, para referirse a la urgencia de atender a los
oprimidos.

El Consejo de Pastores ya no existe como tal, mas podriamos ver en la
misma linea a la Plataforma Evangélica Nacional (PLENA). Si bien la CCI
hoy ya no existe, perduran otras organizaciones que estaban vinculadas a
la CCI en aquel tiempo y que estan relacionadas al CMI y al CLAI, como
el Servicio Evangélico para el Desarrollo (SEPADE).

Si bien la mayoria de las Iglesias pentecostales militaron en la tendencia
“fundamentalista” y “oficialista”, el pentecostalismo criollo se ha
destacado en todo el mundo porque algunas de sus Iglesias se unieron al
CMI e instancias similares, y militaron en la tendencia “ecuménica” y
“profética”.

Al mismo tiempo, se ha de sefalar que el didlogo aca promovido no tiene
por qué identificarse necesariamente con la tendencia “ecuménica” ni
“liberal”, sino que rescata los espacios de acercamiento en todas las
veredas. Efectivamente, tanto dentro de la tendencia “oficialista” como de
la “profética” hubo trabajo conjunto entre luteranos y pentecostales. Y de
ambos lados hay gente en la frontera. ;En qué sentido estas tensiones y
polarizaciones siguen vigentes y en qué sentido estan ya superadas? ;En
qué sentido las nuevas polarizaciones de hoy son una continuidad de
aquellas de la guerra fria y en qué sentido conforman un panorama nuevo
en el mundo evangélico-protestante? ;Estas polarizaciones han de dividir
a la Iglesia? ;Puede haber didlogo fructifero a pesar de estas
polarizaciones?

3.6 ;Luteranismo carismatico en Chile?

Como ya se ha senalado, el luteranismo carismatico en el mundo ha sido
de interés para el didlogo luterano pentecostal, pues los luteranos

134 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

carismdticos pueden ser considerados tanto como luteranos como
pentecostales. Ya se ha sefialado que distintas Iglesias luteranas han
reaccionado de forma distinta al luteranismo carismaético. ;Como ha sido
en Chile? ;Ha habido luteranismo carismatico en Chile?

Bornhardt (2021) se pregunto si acaso ha existido luteranismo carismatico
en Chile, y concluy6 que en Chile si hay luteranos con experiencias
carismdticas y tendencias pietistas, mas no ha habido nunca un
movimiento luterano organizado y reconocido en Chile que se identifique
con la renovacion carismatica ni con el pietismo.

Ha senialado dos casos de interés: el del pastor Giinter Weber (1939-2019),
que fue pastor en la Iglesia Luterana El Redentor de Providencia (ILCH)
de 1976 hasta finales de la misma década, y el del pastor Sven Haupt, que
fue pastor de la Iglesia Luterana de Valdivia (ILCH) de 1999 a 2006. Weber
fue pastor de las Asambleas de Dios de EEUU y lo seguia siendo mientras
ministraba en la luterana. Logré ser de impacto en jovenes y en
campamentos en el sur de Chile. Haupt fue pastor luterano carismatico
que vino de Alemania, en torno al cual se formé cierto despertar
carismatico en la Iglesia Luterana de Valdivia. Haupt es ahora pastor en el
Centro de Gracia en la Isla Teja.

;Como perciben los luteranos chilenos estos casos en su historia? ;Cémo
perciben los luteranos chilenos a los luteranos carismaticos en otros
paises? Es una pregunta que seria de interés para los pentecostales, que
ven con buenos ojos que en Iglesias histdricas se tenga la experiencia
pentecostal o carismatica. Se trata de algo ampliamente desconocido, que
en el didlogo luterano-pentecostal se buscaria visibilizar.

4. Conclusiones

El didlogo luterano-pentecostal ha mostrado que en algunas partes del
mundo esta muy avanzado, en los que todas las fases se han efectuado
fructiferamente. En cuanto a Chile, no ha habido ningtn dialogo bi-
lateral, pero si la participacion conjunta en espacios multi-laterales. El
acuerdo de reconocimiento mutuo del Bautismo de la FRAECH es ya un

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 135



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

gran avance, aunque representa un grupo minoritario. Considerando a la
mayorfa, se reconoce que no se ha iniciado todavia una fase de
descubrimiento. Se ha concluido que corresponderia iniciar la primera
etapa de la recepcion, que el GMT llama una etapa de descubrimiento. Los
resultados del didlogo internacional, la experiencia de quienes ya han
participado en espacios multi-laterales, asi como la tesina que aca se
resume, seran de ayuda.

Los espacios multi-laterales en los que algunos luteranos y pentecostales
comparten, estdn marcados por polarizaciones teologicas e ideologicas.
Estas polarizaciones son causa de division dentro de ambas tradiciones, y
al mismo tiempo conforman espacios que permite a luteranos y a
pentecostales encontrarse conforme a su tendencia, tanto de un lado
teologico e ideologico como del otro. Conforme a las recomendaciones del
dialogo, todos esos espacios siguen siendo espacios de encuentro que se
deben aprovechar. Sin negar lo anterior, si es posible y recomendable
generar nuevos espacios que trasciendan aquellas polarizaciones.

Tanto en cuanto a la filiacion a comuniones o fraternidades
internacionales como a la formacion teoldgica académica, se ve que no se
satisface lo sefialado para un buen proceso de recepcion. ;Es necesario
para esta recepcion tener academias de alta complejidad como las del
hemisferio norte? Se puede ver que la misma naturaleza del didlogo
propone que no es asi, que justamente es necesario comenzar de lo
practico, de lo espiritual, de lo confesional, y no necesariamente de lo
académico. Un didlogo movido por el Espiritu trasciende instituciones
eclesiales y academias. Luteranos de tendencia pietista o carismatica
tendran mayor afinidad con pentecostales en aquel tipo de didlogo.

Se recomienda que se conforme un equipo con representantes de ambas
Iglesias luteranas y de las Iglesias de la UNIPECH, mas representantes de
otras Iglesias pentecostales que ya han trabajado mas cercanamente con
luteranos, como la Mision Iglesia Pentecostal. Este equipo puede tener
sede en el SETEMIN. Este equipo ha de empezar una fase de
descubrimiento, y traducir los documentos del didlogo luterano-
pentecostal al espaiiol, y tal vez otros materiales relacionados al pietismo

136 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

y al luteranismo carismatico, para presentarlos al mundo evangélico
chileno. Este trabajo podra tener poco impulso al principio, més daria
precedentes a favor de un proceso de recepcion que, como se ha dicho,
dura generaciones.

Se puede decir que no es lo especificamente luterano ni lo especificamente
pentecostal lo que ha caracterizado las principales diferencias entre
luteranos y pentecostales en Chile. Esta, por una parte, las diferencias
demogriéficas, que en ciertos aspectos van disminuyendo lentamente.
También ciertas consideraciones eclesioldgicas. ;Ya han dejado los
pentecostales de ser meros “movimientos” o “sectas”? ;La constante
division de Iglesias pentecostales ha dificultado su consolidacién teologica
y capacidad de didlogo? El didlogo con la Iglesia luterana puede ser util en
ese proceso de consolidacion. ;Y ya han dejado las Iglesias luteranas en
Chile de ser Iglesias alemanas? ;Todavia quieren ser Iglesias culturales
(Volkskirche), o tomaran un caracter confesional o misionero? ;Logro la
IELCH su propuesta de ser “Iglesia misionera” o llegé a ser una pequeiia
ONG? Ante todo, el didlogo con las Iglesias pentecostales sera
enriquecedor.

En el proceso de desarrollo que viven tanto luteranos como pentecostales
en Chile, sera fructifero realizar el mismo ejercicio que hizo la primera
etapa del didlogo luterano-pentecostal, de definir qué es lo luterano y qué
es lo pentecostal y comparar ambas perspectivas. ;Qué dicen las
confesiones luteranas del evangelio puro? ;Qué dicen los avivamientos
pentecostales del evangelio completo? Es un ejercicio necesario para
trabajar la propia identidad y enriquecerse con la del otro.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 137



Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

Bibliografia

ARANGUIZ, L. (2024). Unidad perdida, diversidad incomprendida:
Reflexiones sobre el ecumenismo en el contexto chileno
contempordneo. Cuadernos de Teologia, 16(1), 12-45.
https://doi.org/10.22199/issn.0719-8175-2021-4761

BORNHARDT, P. (2021). Giinter Weber; Pastor pentecostal en Ila
Luterana. Santiago: CTE.

BORNHARDT, P. Y ESCOBAR, J.E. (2023). Didlogo luterano-pentecostal
y su recepcion en Chile (tesina para el grado de Licenciatura).
Pontificia Universidad Catoélica de Valparaiso (PUCV).

IER - Institute for Ecumenical Research. (2 de agosto de 2010). Lutherans
and Pentecostals in Dialogue. Estrasburgo, Francia: IER. Obtenido
de Institute for Ecumenical Research:
https://www.strasbourginstitute.org/en/dialogues/lutheran-
pentecostal-dialogue/

WILSON, S. H. (2016). A guide to Pentecostal Movements for Lutherans.
USA: Wipf&Stock.

PWE. (9 de agosto de 2023). Pentecostal Commission On Religious
Liberty. Obtenido De Members Of The Pentecostal Commission On
Religious Liberty: https://www.pwfellowship.org/

UC, GFK, ADIMARK. (21 de junio de 2001). Encuesta Bicentanario UC.
Obtenido de  Encuesta  Nacional Bicentenario  UC:
https://encuestabicentenario.uc.cl

LWE&PWE. (2023). The Spirit of the Lord is upon me. Dialogo Luterano
- Pentecostal (pag. 10). Ginebra, Suiza: FLM.

LWF (2024, agosto 20). New commissions to further dialogue with Roman
Catholics and Pentecostals. Lutheran World Information (LWI)

138 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales


https://doi.org/10.22199/issn.0719-8175-2021-4761

Dialogo Luterano-Pentecostal y.../Patrick Bornhardt — Juan E. Escobar

https://lutheranworld.org/news/new-commissions-further-
dialogue-roman-catholics-and-pentecostals

MALDONADO, M. (2013). Evangélicos y Politica en Chile, 1974-1986. el
Consejo de Pastores y la Confraternidad Cristiana de Iglesias. En L.
Bahamondes, Transformaciones y Alternativas Religiosas en
America Latina (p. 32). Santiago de Chile: UCH - UAH.

SEPULVEDA, J. (1999). De Peregrinos a Ciudadanos: Breve historia del
cristianismo evangélico en Chile. Santiago de Chile: CTE de Chile.

SEPULVEDA, J. (2023). Pentecostalimo a la chilena — Particularidades,
rasgos teoldgicos y su impacto en la sociedad. Santiago de Chile:
Ediciones Universidad Alberto Hurtado.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 139


https://lutheranworld.org/news/new-commissions-further-dialogue-roman-catholics-and-pentecostals?ct=t%28EMAIL_CAMPAIGN_NL_EN_COPY_01%29&fbclid=IwY2xjawFASLBleHRuA2FlbQIxMQABHfhc6gMXmIJtYK7jOvdE3wHnShKKUT7lAFEufdP7FVVrvtsoGBw4hfrl2g_aem_fjyD61A4mjMrpaTOStRf0g
https://lutheranworld.org/news/new-commissions-further-dialogue-roman-catholics-and-pentecostals?ct=t%28EMAIL_CAMPAIGN_NL_EN_COPY_01%29&fbclid=IwY2xjawFASLBleHRuA2FlbQIxMQABHfhc6gMXmIJtYK7jOvdE3wHnShKKUT7lAFEufdP7FVVrvtsoGBw4hfrl2g_aem_fjyD61A4mjMrpaTOStRf0g




PALABRAS JUNTO A LA FUENTE
Lindas palabras en lugares escondidos
Anotaciones sobre Génesis 16,1-16

Milton Schwantes

Resumen

Alrededor de la fuente se tejen historias, caminos de libertad. En medio de
las tareas cotidianas de asegurar el agua se desdoblan historias como las
de Agar. Génesis 16 narra un camino de resistencia y de esperanza de una
esclava. [lumina nuestras vidas para que en las luchas y en los deseos de
cada dia nazcan nuevos espacios.

Palabras clave: huésped, mujeres, esclava, rueda, hijo, Canadn, Palestina.

Abstract

Around the well, histories become intertwined, as well as roads to liberty.
While pursuing the daily churns to make sure about the water, histories
like the one about Agar unfold. Genesis 16 recounts the way of resistance
and hope of a slave. It illuminates our own lives in order to open up new
spaces in the struggles and desires of our everyday life.

Keywords: guest, women, slave, wheel, son, Canaan, Palestine.

iHuéspedes! ;Y piratas?

Estamos hospeddndonos en la casa del vecino. Y ahi todo cuidado es poco.
Ellibro del Génesis es el Berexit de la sinagoga. Al leer su capitulo 16 nos
hospedamos en la casa de la sinagoga, en estos “templos de Dios” (véase
Salmo 73,17).

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 141



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

Cuando se esta de visita, conviene tener mucho carifio por la casa de quien
nos hospeda. Cada casa tiene sus reglas, su manera, sus horarios, sus
fiestas, su tono de voz, su cultura.

No solo es necesario respetar esta casa que nos acoge. También nos viene
bien dejarnos acoger. Ahi la gente percibe diferencias en relacion a nuestra
propia casa. Ahi la gente aprende otro modo de otros.

;Qué podria yo contar en mi casa si no estuviese atento a la casa de quien
visito, percibiéndola, respetandola, siendo acogido en sus diferencias? En
verdad me empobrezco culturalmente si voy por encima de la otra con mis
grandes patas.

Berexit es casa vecina y casa diferente, bella y querida. Agar e Ismael, Sara
y Abraham la habitan. Son sus bellezas. Si mi visita los vuelve feos,
mutilados, seria mejor que me quedase en mi propia casa, si la tuviese.

En verdad, ni la tengo. Sin estos “templos de Dios”, las sinagogas, la casa,
que seria mia, se cae a pedazos. Se torna casa sin estructuras. El primer
viento la derriba (véase Mateo 7,24-27). Si no puedo ser huésped, quedo
en la calle, sin casa, ni abrigo, ni nadie.

Por eso, por amor a mi mismo, digo inclusive: jdéjenme ser huésped en
este Berexity en las gentes que me prestan este libro tan bello!

Necesito de posada, si bien no la merezco. Si me cerraran la puerta, lo
harian con toda razon. Ya que las hijas y los hijos de la sinagoga ya saben
que solamente les causamos dolores y masacres, podrian sospechar que
cuanto mds nos refugiamos en sus casas, mas los echamos, los
desahuciamos.

Los negros e indios conocen la misma tragedia.

Es como una piedra que una vez que comienza a rodar monte abajo, todo
se lo lleva consigo. Cuando empezamos a rodar la piedra contra nuestros
primeros vecinos, los de la sinagoga, damos inicio a un despenadero, un
abismo, algo asi como el xeol/infierno.

Las mujeres y los niflos cuentan lo mismo.

142 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

A las Saras se les prohibira reir (véase Génesis 18,12 y 21,6) y a los nifios
se les impedira ser cual un mesias (véase Isaias 9,5 y Marcos 10,13-16). No
solo rodamos sobre casas vecinas, sino imponemos un silencio de terror a
nuestra propia casa.

Las hijas y los hijos de Agar fueron alejados. Vistos con desconfianza
atroz. Combatamoslos por siglos sin fin. Aun aqui, en tierras caribefas y
latinoamericanas, los primeros en devastarlas se figuraban estar luchando
contra moros, gente que habia que destrozar, costara lo que costara.

iQuien sufrié “nuestras” cruzadas que lo diga!

Tenemos, de hecho, modos de bandido. Tenemos un extrafio modo de
hacernos huéspedes. Al final, acabamos con toda vecindad. Las conquistas
se volvieron nuestra compaiiia.

Lo hicimos con judios y judias. Y lo que ahi fue ejercitado, se llevo a todas
las tierras. Negras y negros, indias e indios, moros y musulmanes y
millones de otros mas nos recibieron bien en sus tierras que “plantandolas
dan”. Pero pocos quedaron, en gentes y plantas.

Es que, aunque huéspedes, permanecimos aliados a gentes con cara de
pirata. Por eso, todo cuidado es poco.

Es que ya ni sé ser huésped. Acabo no viendo los estragos que dejo atras,
al salir.

Pero, no inicamente eso: también acabo no oyendo las bellas historias de
resistencia y vida restaurada que, a pesar de mi, reverdecen en los “templos
de Dios”.

Ayudame a ser huésped de Tu Espiritu de Vida. El valle es de huesos. No
obstante, en Tus valles hasta los huesos viven, hasta las cenizas se levantan.

Visitemos, entonces, el Berexit en su capitulo 16.

Un eje de rueda

Estamos tomando el émnibus en un punto, en una parada. Sin embargo,
la linea no comienza aqui, ni tiene ahi su punto final.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 143



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

El capitulo 16 es un punto en un trayecto mayor. Es uno, si bien es muy
especial. En él —por asi decirlo— muchas personas se apresuran a
descender. Y muchas suben en él; se apiflan para entrar. Son pueblos
enteros.

En otra figura: el capitulo 16 es cual eje de una rueda.

Los capitulos 15y 17 circulan a su alrededor. Hay semejanzas entre estos
dos capitulos: en ambos Dios y Abram son los tnicos ‘personajes’. Estos
capitulos son cual piezas teoldgicas, o como dicen los especialistas: los
capitulos 15 y 17 son “narraciones teoldgicas”. En ambos se ‘simulan’
cuentos para transmitir mensajes.

Se quiere transmitir mensajes de promesa: de Abram saldra un pueblo
(capitulo 15), saldran pueblos (capitulo 17). (Dicho sea de paso, en estos
capitulos Sara casi desaparece). Y este pueblo, salido de Abram, tendra
tierra (15,7-21 y 17,8). Promesas de pueblo y de tierra circundan nuestro
capitulo 16.

Mas alld de este primer circulo, compuesto por los capitulos 15+17, un
segundo circunda el capitulo 16, que funciona para ellos como una especie
de eje.

Pienso en los capitulos 13-14+18-19. Estos conforman un conjunto; son,
como se dice, un ciclo de narraciones. Y ellos igualmente estan imbuidos
del tema de la tierra. Es que el suelo es poco. No alcanza para alimentar
los grupos de Lot y de Abram.

Se separan para poder sobrevivir. Unos, con Abram, se quedan en las
montaiias. Otros, con Lot, van a la planicie, aproximandose a las ciudades
de Sodoma y Gomorra. Y ahi sucumben.

Por lo tanto, la tierra de planicie es tierra de peligros. La tierra de promesas
es tierra de montaia. Ahi, en las alturas de Judd, estan los justos cual
Abram.

Siendo asi, los capitulos 13-14+18-19 tienen de igual forma en la tierra su
tema mas notable. Con este tema circulan alrededor de nuestro capitulo
16.

144 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

En verdad, no solamente lo circundan. Llegan hasta a forzar contenidos
de nuestro capitulo 16.

Si, fuerzan. Pues, no hay dudas de que este nuestro capitulo 16 fue
moldeado para ocupar el lugar que ahora ocupa. Eje que es eje pasa por el
torno. Y el nuestro, este capitulo 16, fue torneado —al menos en parte—
para cumplir la funcién que desempenia, la de hacer girar a su alrededor,
primero, los capitulos 15+17, y, en seguida, los capitulos 13-14+18-19.

Ya la primera frase, que hace de titulo para todo el capitulo 16, expresa la
ligazon del eje con sus dos ruedas: “y Saray, la mujer de Abram, no le daba
hijos” (v. 1a). Tal hijo serfa no unicamente para que hubiese descendencia,
para perpetuar la especie. Aun mas candente era el destino de la herencia,
en especial la de la tierra (véase 15,3: ‘un hijo de esclavo sera mi heredero’).

Me refiero a una pequeila nota en medio del v. 3: “después de haber ¢l [=
Abraham] morado diez afios en la tierra de Canadn”. Ahora, Abraham
estaba tomando posesion de la tierra de Canaan justamente en favor de
sus hijos. Solo que, el no tenerlos, echaba por tierra esta posesion. ;Por
qué posesionarse entonces de tierra si no habia un heredero?

Me refiero asimismo al final. Los vv. 15-16 registran de manera conclusiva
que, ahora, con Ismael —jnombre dado aqui al niflo por el propio
Abraham!— fue dado a luz un hijo a Abraham, aquél que durante diez
afos habia estado ahi, en la tierra de Canaan, ocupandola.

Por ultimo, me refiero al v. 9, a la orden supuestamente angelical: “vuelve
a tu seflora”. También él tiene sus raices en estos capitulos colocados
alrededor de nuestro capitulo. ;De qué serviria la promesa de tierra si el
hijo por nacer de Agar no fuese posesion del sefior?

Esta claro: en el comienzo (v. la), en el medio (vv. 3+9), y en el final (vv.
15- 16), nuestro eje estd conectado a las ruedas que circulan a su alrededor.
Los capitulos que lo circundan presionan el capitulo 16 para que éste sea
leido en la perspectiva de la promesa de la tierra.

Lo que acabo de concluir es fundamental para la lectura de este nuestro
capitulo 16. Por eso, llamo especialmente la atencién hacia este aspecto.
Tiene gran implicacidn para la propuesta de lectura que seguira.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 145



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

Empecemos por la traduccidn, bastante literal para tomar el gusto al
hebreo.

La saga de Agar: una traduccion literal

'Y Saray, mujer de Abram, no le daba a luz. Y ella tenia una esclava
egipcia de nombre Agar. “Saray le dijo a Abram: “He aqui que
Yahveh me cerré de dar a luz. Llégate a mi esclava, tal vez me
edificaré a partir de ella”. Y Abram oy¢ la voz de Saray. ’Y Saray, la
mujer de Abram, tomé a Agar, la egipcia, su esclava —después de
haber morado Abram diez afios en la tierra de Canadn— y la dio a
Abram, su marido, a él por mujer.*Y él fue a Agar. Ella quedé
embarazada. Y vio que estaba embarazada. Y su sefiora quedd
disminuida ante sus ojos. °Y dijo Saray a Abram: “{Mi injusticia
sobre ti" Yo misma puse mi esclava en tus brazos. Y ella vio que
estaba embarazada y quedé disminuida ante sus ojos. Juzgue Adonai
entre mi y ti!”. °Y dijo Abram a Saray: “;Tienes a tu esclava en tus
manos! jHaz con ella lo que fuere bueno a tus ojos!”. Y Saray la
golped. Y ella huy6 de delante de sus ojos.’Y el mensajero de Adonai
la encontré junto a una fuente de agua en el desierto, junto a la
tuente en el camino de Sur. *Y dijo: “Agar, esclava de Saray, ;de
donde vienes? ;Y a dénde vas?”. Y dijo ella: “De la presencia de
Saray, mi sefiora, estoy huyendo”.

Y le dijo el mensajero de Yahveh: “Vuelve a tu sefiora y doblégate
debajo de sus manos”. Y le dijo el mensajero de Yahveh:
“Multiplicaré y multiplicaré tu descendencia y no se contard tu
multitud”. 'Y le dijo el mensajero de Yahveh: “He aqui que tu estds
embarazada, y dards a luz un hijo, y proclamards su nombre: Ismael,
pues Yahveh oyo tus opresiones. ’Y él sera un hombre como un
asno salvaje: su mano contra todos, y la mano de todos contra él. Y
enfrente de todos sus hermanos morard”

! O sea: “jla injusticia que me acontecid recaiga sobre ti”!

146 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

BY ella proclamé el nombre de Adonai, que le estaba hablando: “Tt
eres el Dios que me ve”. Pues dijo: “De hecho, ;no vi aqui después
que él me ve?”. *Por eso llamé’ aquel pozo: “Pozo del viviente que
me ve”. He aqui que estd entre Cadés y Béred. Y Agar dio a luz un
hijo a Abram. Y Abram proclamé el nombre de su hijo, que Agar le
diera a luz, Ismael. "°YAbram tenia ochenta y seis afios, cuando Agar
dio a luz a Ismael para Abram’.

Muchos aspectos deben ser examinados ligados a este capitulo 16. Aqui
solamente me ocupo de algunos. Me interesan en particular las
experiencias de Dios expresadas en este conflicto tan agudo, en medio de
tan grandes dolores como los vividos por Agar, y también por Sara y
Abraham.

En los cantos de vida que a Agar le cupo vivir, experimenté el Dios de la
vida, a pesar de todo, en medio de la esclavitud, empujada al desierto,
embarazada y despreciada.

Huyo

Ella, Agar, “huyd”; he aqui la cuestidon, he aqui el momento en el cual
nuestra atencion se vuelve hacia ella: “y ella huy¢ de su presencia”.

He aqui la rebelion de la esclava: huyo. Es ‘poco’, y es todo. Este es el pasa-
je del ser esclavo para dejar de serlo. La huida es liberacién (también en
Exodo 14,5). La huida es el camino de la libertad. Es cuando “nosotros nos
vemos libres”, como lo expresa un salmo de esclavos fugitivos (Salmo
124).

Esta huida tiene su historia anterior y su camino posterior.

2 Otros traducen: “se proclamé”

3 El comentario clésico de Claus Westermann, Génesis2. Teilban Génesis 12-26. Neukirchen,
Neukirchener Verlag, 1989 (2da. ed.), 719 pags. (hay traduccion al inglés), contiene mucha
bibliografia sobre Génesis 16. La bibliografia latinoamericana y caribefla se encuentra en la
disertacion de Mercedes Brancher, citada en la préxima nota. Lef con interés el ensayo de Savina J.
Teubal, “Sara y Agar. Matriarcas e visiondrias”, em Génesis a partir de uma leitura de género,
editado por Athalya Brenner. Sao Paulo, Paulina, 2000. pp. 259-275.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 147



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

Precede una actitud que prepara la huida. Nosotros la llamariamos quiza
liberacién interna. El hebreo lo expresa a su modo: “ella [= Agar]
disminuy? a su sefiora a sus ojos” (v. 4). Agar, en rigor, no “despreci¢”
(Almeida) a quien la posefa. Ella, si, descubrié que sus verdugos eran
pequenos. No tenian el poder que parecian tener. Mientras que ella,
embarazada, aunque esclava, era gente fuerte.

Cuando ella los percibié pequefios, sus pies para la huida comenzaron a
hacerse rapidos, sus horizontes se tornaron agiles.

A la huida siguen las palabras del “mensajero de Yahveh”. Ellas son dichas
a quien huye, se rebela.

Hasta entonces nadie le habia dicho nada a la esclava. Ella era una pieza.
Ahora hay quien le hable.

El mensajero, aun cuando sea divino, de Yahveh, no hace preguntas
celestiales o ultimas. Pregunta por lo inmediato: “de dénde vienes? ;A
dénde vas?”. Y la respuesta es igualmente simple y directa: “estoy
huyendo...” (v. 8).

Ahi no esta ocurriendo nada de epifanico y sensacional. El encuentro es
corriente. Es una conversacion de pozo en que desconocidas(os) se
identifican, se explican.

Este encuentro sencillo, inicialmente nada especial, es el que, poco a poco,
hace manar el agua viva. El desarrollo del encuentro lo hace especial.

El encuentro en el pozo se convierte en la explicacién de la huida. Lo que
los pies agiles de la fugitiva hicieron hasta alcanzar la fuente, los ojos
poéticos lo crean al mirar hacia el futuro. La huida rebelde se transforma
en el pozo en utopia y proyecto, en poesia. ;Si, los versiculos que siguen a
la huida (vv. 8-12) tornan poesia la realidad!

En otras palabras: en nuestro cuento la frasecita “y ella huyé de su
presencia” funciona como bisagra. Hasta ese momento se vengara la
opresion, la violencia contra la esclava. Hasta ahi el lenguaje es la
narrativa. A partir de entonces crecen las esperanzas y los suefios. Las
palabras pasan a la poesia. Sin huida, no hay perspectivas, ni poesias.

148 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

Pueblo de rebeldes

Las perspectivas son mediadas por el hijo al nacer. El hijo es el punto en el
horizonte.

Y este punto, este hijo, esta lleno de significados. Identifico tres contenidos
principales ligados al hijo que nacera de la que esta en fuga, en libertad.

Cada uno de los versiculos 10.11.12 expresa uno de los aspectos. La
secuencia de estos versiculos no ha de ser accidental.

Elv. 10 yel v. 12 se asemejan, puesto que vinculan a este pequenito fuerza
y poder.

El v. 10 celebra su cantidad. En hebreo la raiz rb /rbb aparece tres veces.
Esta raiz expresa, simultaneamente, cantidad y totalidad. La descendencia
de Agar, de Ismael, seran “muchos”, “todos”. Esta es una promesa
estupenda. La gente que huye de la esclavitud sera incontable, plena.
Multitudes incontables son quienes vencen a mezquinas ¢élites-minorias.

El v. 12 se asemeja a este v. 10, pero agrega otro aspecto: el de la rebeldia,
la autonomia, la insumisién. Madre e hijo jamas seran domados por la
sefiorial esclavitud. Su existencia es un memorial a la rebeldia, a la
insumision.

Se percibe que las promesas de los versiculos 10y 12 son complementarias
entre si. Expresan la fuerza de este pueblo salido de la esclavitud.

El tercer aspecto —el cual se sita entre los versiculos 10 y 12— vincula
este pueblo de fuertes y rebeldes a Dios (v. 11). La gente insumisa esta en
los deseos de Dios. Es lo que dice el nombre Ismael. Significa “Dios oye”.
(yixma’-’el esta constituido por el verbo xm’ (oir) y el sustantivo ‘el
(Dios)). Dios oye a la esclava en sus “opresiones”. En nuestro contexto,
esta “opresion” remite claramente a la violencia sufrida por la esclava. La
raiz verbal de esta palabra “opresién” (‘oni) es la misma usada en el v. 6
para expresar la violencia, los golpes contra Agar (‘nh: golpear). El nifito
es, por tanto, lo opuesto a la esclavitud. jDios no oye a quien esclaviza, él
oye a las esclavas! El pequeiio es como un memorial junto a los caminos

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 149



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

de Dios, de Adonai Yahveh, con esclavas y esclavos. jDios desea la
rebeldia!

El futuro de Agar y de su gente estd, en consecuencia, bien articulado. El
texto se esmera en expresarlo en estas tres perspectivas destacadas arriba:
un pueblo incontable (v. 10), un pueblo con rebelde autonomia (v. 12), un
memorial del Dios que no soporta opresiones (v. 11).

iEste mensajero de este pozo en el desierto es en verdad un angel!

Dios que me ve

Destacabamos arriba los vv. 10-12. Ellos son discurso de mensajero. Su
contra-punto son los vv. 13-14, donde prevalecen la voz (v. 13) y la éptica
(v. 14) de Agar.

En estos versiculos, Agar explicita la experiencia con el mensajero junto al
pozo en el desierto. Da nombre a Dios, asi como antes (v. 11) diera
nombre a su hijo. En rigor, ella no solo ‘da’ nombre, sino que lo
“proclama”, lo propaga publicamente. Dos veces se utiliza este verbo qr’
(proclamar) para expresarlo. Eso casi equivale a decir que Agar asume
tareas proféticas. Ella dice en publico, ‘proclama’ el “nombre”, la presencia
de Dios.

Para “proclamar” este “nombre”, ella se vale del verbo r’h (ver). Los vv.
13- 14 utilizan nada menos que cuatro veces este verbo. El es, por
consiguiente, decisivo para entender la presencia divina. Ella es presencia
que “ve”.

Arriba, en los vv. 7-12, no aparecera este verbo “ver”. Alli Dios actuaba al
“encontrar” (v. 7), al “decir”, preguntando y afirmando (v. 8), y al “oir” (v.
11). Estos verbos todos tienen que ver con aquella situaciéon concreta,
especifica, en la fuente. Captan el episodio de la presencia divina. Ya el
verbo “ver” expresa una cierta continuidad. “Ver” las personas es como la
continua accion de Dios. El estd continuamente viéndonos, atento por
nosotros, velando por la gente.

150 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

No obstante, este “ver” no implica un estar fuera, arriba, en los cielos,
como dirfamos. jDios “ve” desde el pozo! No ve tanto de arriba, sino de
abajo, a partir del pozo, de la fuente.

Es que de dentro del pozo, de la fuente, sale vida, sale a la ‘vista’. La fuente,
el ‘ojo de agua’ es como si fuese el ojo de Dios, de donde él ve. Las aguas
son como su gesto de vernos, su modo de cuidarnos.

Recordemos que Palestina, en general, y su sur, en especial, son tierras
muy aridas y secas. No es, pues, casualidad que ahi el Dios que ve no vea
desde los cielos, sino vea a partir de las fuentes de agua, de lo que brota de
las profundidades.

La fuente es el espacio de la libertad, de la vida. Muchos pasajes del
Antiguo y del Nuevo Testamento lo indican (por ejemplo, Génesis 24;
Exodo 2,15-22 y Juan 4). De la fuente brota vida.

En el Antiguo Oriente, la fuente era un espacio religioso privilegiado. Este
era el espacio de las diosas y de los dioses.

De igual forma, también la fuente de nuestro capitulo 16 es de ‘el, de
“dios”. En este lugar, ‘el “ve” (v. 13) y “oye” (v. 11a: Isma-’el). Por cierto,
esta fuente es asimismo de Yahveh, el Dios de Israel. A final de cuentas, el
mensajero es de Yahveh (v. 7); Yahveh es quien “oye” (v. 11b), el nombre
proclamado por Agar es el de Yahveh (v. 13).

Pero este Yahveh convive con ‘el, el Dios de la fuente. Para Agar e Isma-
el, él es ‘el; para el redactor, Saray y Abraham, es Yahveh.

En nuestro capitulo 16 se hermanan pueblos (el de Agar y el de Sara) y en
los pozos se hermanan dioses. La profecia de Agar conoce las diferencias
de uno y de otro pueblo, de uno y de otro Dios, sin embargo, no hay
exclusiones. Y los redacto- res de la Tord asumen esta posibilidad. {No la
rechazan!

No la rechazan... ;Serd cierto?

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teolégicos y Pastorales 151



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

siVuelta!?

Hasta aqui he prescindido del v. 9. Arriba ya habia aludido a este versiculo.
Alli asumi que este v. 9, junto con otros (vv. la+3+15-16), son parte de la
redaccién que incorpor6 nuestra historia al contexto de los capitulos 13-
19.

Ahora tenemos que retomar este v. 9, puesto que él realmente da otra
perspectiva al capitulo en el caso que lo mantengamos como parte de la
antigua historia.

Pienso que es apropiado aislar este v. 9. Su sentido no es inherente a la
historia como tal. Mas bien, es tipico de quien coleccion¢ el conjunto y le
dio la versién final. Por eso, no conviene entender el v. 9 a partir de la
historia sino a partir de quien, en calidad de redactor, edit6 el conjunto de
los capitulos 12-25.

Eso de que el v. 9 es un aiadido es una hipoétesis antigua de la critica
literaria, esto es, de aquellos investigadores biblicos que escudrifian el
origen literario de los textos biblicos. Es importante consignarlo, ya que
eso me libera de la sospecha de que la interpretacion que expuse arriba sea
la motivacién que exige la ‘exclusion’ del v. 9.

Ahora bien, j;por qué este versiculo fue incluido posteriormente por
editores?

Se podria decir que ello se debe al capitulo 21. Después de todo, este
capitulo presupone que Agar esta con Sara y Abraham. Luego, no podria
haber seguido a Egipto, porque eso haria inviable la mencién y recepcion
de la historia del capitulo 21.

Esto, sin embargo, hay que verificarlo. En vista de que los capitulos 16 y
21 cuentan historias similares, de algin modo paralelas, una de ellas
tendria que hablar del regreso de la esclava a la casa de sus seflores. No
obstante, eso todavia no explica el v. 9. Pues, normalmente, las esclavas
fugitivas regresaban por recaptura. Es lo que también el capitulo 16 podria
haber narrado.

152 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

Pienso que el v. 9 tiene su origen en un nivel mds profundo, mas
preocupante. No es apenas fruto de un ‘accidente’ literario. El comienzo y
el final de nuestro capitulo lo afirman con mucha claridad. El hijo por
nacer estaba destinado a Abraham, conforme insisten en asegurar los
editores finales. Esta apropiacion del hijo por parte de Abraham, del
hombre, es la que ‘obliga’ a la vuelta. Al darle nombre (v. 15) —jenelv. 11
el nombre es dado por Agar! — queda establecida la posesion del pequerio.
Para los editores de nuestros capitulos, esta posesion es la que establece
los vinculos de Ismael y su gente con Abraham y los suyos (jcapitulo 25!).

Considero que una de las cuestiones decisivas por detrds de ese v. 9, es la
de la posesion de la tierra: la patriliniaridad de la tierra fuerza a la
patriliniaridad de la familia. Los editores, posiblemente postexilicos,
transpiran este interés por la posesion de la tierra como siendo lo que
constituye a los pueblos de Abraham. En este sentido, no es casual que
alrededor de la historia de Agar de nuestro capitulo 16, se sitien los
capitulos 15 y 17, ambas reflexiones teoldgicas a la luz de la cuestion de la
tierra.

Por eso, el nombre de Ismael ‘tendria que’ ser dado por Abraham. Sin el
posesionamiento del hijo y el reposesionamiento de la esclava-madre, la
posesiéon de la tierra tendria que ser distinta de la que era. Es que la
exclusion de la mujer pasaba por la apropiacion patrilineal de la tierra.

sSera éste el motivo por el cual el Pentateuco, en su version final, es una
secuencia de genealogias patrilineales?

Un cuento de las fuentes

Pretendemos conocer el origen de la edicion del capitulo —obviamente en
un nivel de hipdtesis—. Los editores pertenecerian al postexilio, a la
cosmovisiéon de aquellos tiempos (posesion de la tierra) y de aquel
patriarcado.

Sin embargo, la historia ahi editada tiene raices diferentes, localizadas en
otros tiempos y circunstancias.

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 153



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

Si por un momento no tenemos en consideracién las adecuaciones que
fueron insertas a nuestro capitulo para que él hiciera las veces de eje de los
capitulos 13-19, entonces me parece muy claro a qué espacio debemos esta
memoria.

Esta es una historia contada junto a fuentes, como es el caso de otros
pasajes biblicos (véase por ejemplo Jueces 5). La fuente aqui citada es la de
Beer-Lahai-Roi (“Pozo para el Viviente que Ve”). Estaria situada entre
Cadés y Béred (v. 14), en pleno desierto.

Esta fuente debe haber existido. Pero ella igualmente es algo asi como un
espacio utdpico: una fuente que estd en un lugar desconocido para que
esté en todo lugar. Cada fuente es parte de esta fuente. Ademas de que,
para Israel, el desierto (v. 7) es espacio de utopia, de esperanzas, de lo
inusitado, de los milagros. El desierto para Israel no es muerte, es vida.
Fuente con desierto, entonces, es vida plena.

Este pozo, estas fuentes mil son el espacio, el tiempo de ésta nuestra
historia.

Las fuentes y los pozos eran, quiza, el espacio publico privilegiado de la
mu- jer en aquellos mundos. Buscar agua era una tarea femenina, por lo
que se sabe del mundo de la época (Génesis 24,16). La puerta era el mundo
del hombre (Rut 4). El pozo era el mundo de la mujer, de su cultura
publica (Jueces 5 y Juan 4). Ahi se contaban las historias de Agar, la del
capitulo 16 y la del capitulo 21.

Quien contaba era quien cargaba agua: las mujeres jovenes, las hijas, las
es- clavas. Quien contaba de Agar, fueron aquellas que eran como Agar,
semejantes a la esclava. Las historias de Agar en los capitulos 16 y 21 son,
en su origen, cuentos de esclavas, de niflas que vivian como esclavas
(jvéase Cantares 1,5-6!).

Creo que esto explica asimismo la manera como nuestra saga ve a Saray*.
Tengo la impresion que las esclavas que crearon la saga, junto a las fuentes,

* Sobre este aspecto véase en especial la disertacion de maestria de Mercedes Brancher, Dos olhos
de Agar aos olhos de Deus. Sao Bernardo do Campo, Instituto Metodista de Ensino Superior, 1995,

154 Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales



Palabras junto a la fuente.../Milton Schwantes

ven en Saray, antes que todo, a la seflora unida a Abraham, sometida a él,
sometida a los intereses patriarcales. Este tejido social que envuelve a Sara,
también la aprisiona. A los ojos de las esclavas, la sefiora no escapa de él.

Por prevalecer esta Optica desde la esclava, la saga no considera la
proximidad entre Saray y Agar, ambas sometidas al mismo destino: para
el patriarca, sus posesiones, sus herencias, su tierra, tiene que haber un
hijo.

De cierta forma, Saray podria haber continuado a los “ojos” de Agar.
Cuando ésta ‘vio que su sefora era pequeia’ (v. 4), entonces estos 0jos,
que no eran de desprecio sino de identificacion de la condicién y de la
situacidn de la sefiora, podrian haber provocado cambios en la sefiora.

Sera tarea de una hermenettica actualizante rescatar las oportunidades
que encierra este mirar de la pequefia Agar, que reconoce cudn pequefia
es su aparente- mente gran sefiora.

Ahi, junto a las fuentes, en este mundo propio y libre de las esclavas, hijas,
cargadoras de agua, el mundo de la casa patriarcal no es portador de
esperanza. La esperanza es la huida fuera, al desierto (véase Cantares 8,13-
14).

152 pégs.; Sandra Duarte de Souza. Hermeneitica do mito. Religido e relagées de genero entre os
Nhan- déva e Mbya da aldeia Rio Silveira, disertacion de maestria. Sio Bernardo do Campo,
Instituto Metodista de Ensino Superior, 1995, 158 pags. [véanse principalmente pp. 69-70].

Teologia en Comunidad / Revista de Estudios Teologicos y Pastorales 155






